

# المملكة العربية السعودية وزارة التعليم العالي جامعة أم القرى كلية التربية قسم التربية الإسلامية والمقارنة

# المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد وتطبيقاتها التربوية

إعداد الطالب

أبو بكر بن عبدالرحمن العمودي الرقم الجامعي: ٢٦٨٨٠٧٤

إشراف سعادة الأستاذ الدكتور محمد جميل بن علي خياط

بحث مكمل لنيل درجة الماجستير في التربية الإسلامية والمقارنة

الفصل الدراسي الثاني للعام: ١٤٣٠ - ١٤٣١هـ



# قال تعالى :

#(r/B)g» \$B #(q/B) | A | ( L) L'BSB #(B) B ]

`BNBBr 44006 table 46% `BNBY 13% (in some 9%

[ سورة الأحزاب: ٢٣]

# قال رسول الله صلى الله عليه وسلم قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (( هذه طابة، وهذا أحد، جبل يجبنا ونحبه )) رواه البخاري: برقم (٤١٦) (٤١٦)

: ((كان النبي صلى الله عليه وسلم يجمع بين رجلين من قتلى أحد ثم يقول: "أيهم أكثر أخذاً للقرآن" فإن أشير له على على أحدهما قدّمه في اللحد فقال: "أنا شهيد على هؤلاء يوم القيامة" فأمر بدفنهم بدمائهم ولم يغسلهم )) رواه البحاري: برقم (١٢٨٨) ( ١٤٥٤)

## ملخص الدراسة

اسم الباحث: أبو بكر بن عبدالرحمن بن أحمد باموسى العمودي.

عنوان البحث: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد وتطبيقاتها التربوية (رسالة ماجستير).

هدف البحث: بيان المضامين التربوية التي تضمنتها غزوة أحد، وتطبيقاتها في الجوانب الإيمانية والأخلاقية والسياسية والعسكرية.

منهج البحث: اعتمد الباحث المنهج الاستنباطي والمنهج التاريخي .

# فصول الدراسة:

الفصل التمهيدي: الإطار العام للدراسة.

الفصل الأول: أحداث غزوة أحد ونتائجها.

الفصل الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجوانب الإيمانية والأخلاقية والسياسية والعسكرية.

الفصل الثالث : التطبيقات التربوية من غزوة أحد في الجوانب الإيمانية والأخلاقية والسياسية والعسكرية .

الخاتمة: وتشمل أهم نتائج وتوصيات البحث:

# أهم نتائج البحث:

- ا) أن غزوة أحد من أعظم المغازي التي كان لها أثر كبير في التربية بالأحداث، وتنقية الصف المسلم، وانكشاف المنافقين.
- ٢) اشتملت هذه الغزوة على مجموعة من المضامين التربوية في الجانب الإيماني تبين أهمية التربية الإيمانية، وكذلك في الجانب الأخلاقي ظهرت عدة مضامين تبين منزلة الخلق من الإسلام وكيف تمسك المسلمون بأخلاقهم حتى في أوقات الشدائد.
- ٣) أظهرت هذه الغزوة القدرات العالية التي كان يتمتع بها النبي صلى الله عليه وسلم في الجوانب السياسية والعسكرية والأمنية فينبغى أن يستفيد منها القادة .
- ٤) أظهرت هذه الغزوة نماذج رفيعة وقمم عالية من أمثلة الحب الصادق من الصحابة رضي
   الله عنهم للنبى صلى الله عليه وسلم .

### التوصيات:

- 1- أن يوجه طلاب كليات التربية لدراسة كافة جوانب السيرة النبوية، ليقدموا تلك الموضوعات للأمة تربوياً لتستفيد منها الأمة حاضراً ومستقبلاً.
- ٢- القرآن الكريم والسنة النبوية معينان لا ينضبان على مرِّ الزمان، فحبذا الاستفادة مما فيهما من كنوز في النواحي التربوية .
- ٣- يوصي الباحث بأن يكون هناك تنسيق وتكامل بين الكليات الشرعية وكليات التربية ليستفيد كل منهما من الآخر .

## **Abstract**

Researcher Name: Abu Bakur Abdul Rahman Ahmad B. Al-Amoudi

**Title of The Study**: The educational significances that are derived from Ohoud invasion & its educational applications.

**Aim of The Study**: Clarifying the educational significances which embodied in Ohoud invasion & its application in the faithfully, morality, military and political aspects.

Methodology of The Study: The researcher adopted the deductive & historical methodology.

#### **Chapters of The Study:**

The Prefatory chapter: The general frame of the study

The first chapter: The events of Ohoud invasion and its results

The second chapter: The educational significances that are derived from Ohoud invasion in the faithfully, morality, military and political aspects.

The third chapter: The educational applications from Ohoud invasion in the faithfully, morality, military and political aspects.

The epilogue: It has the most important findings and recommendations.

#### The most Important Findings of The Study:

- 1. Ohoud invasion is one from the greatest invasions. It has a great effect in education by events, purification Muslims and showing the hypocrites.
- Y. This invasion has a group of educational significances in the faithfully aspect which classifies the importance of faithfully education. Moreover, it has several significances which clarify the position of morality in Islam, and how Muslims adhered to their moralities, even in hard times.
- This invasion clarified the high military, political and security abilities with which our prophet enjoyed. The leaders should make use of it.
- This invasion clarified high-ranking samples of the truthfulness love of the companions to our prophet .

#### **Recommendations:**

- \text{. The students of colleges of education should be guided to study all aspects of Prophetic biography , in order to provide the Islamic nation with the these topics educationally , in order to make use of it at present and in the future .
- 7. The Holly Quran & Prophetic Suna will not diminish throughout time. So, we should make use of what they have from educational treasures.
- The researcher recommends that there should be coordination and integration between Shariah colleges & College of education in order to make mutual benefit.

# إهداء

وبعد إتمام هذا العمل فإنه يطيب لي إهداء هذه الثمرة إلى من لهما أعظم الحق علي بعد حق الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ، إلى والدي الكريمين أهديهما هذه الثمرة ،

وأقول: رب ارحمهما كما ربياني صغيرا .

سائلًا الله تعالى أن يتقبله وأن يجعله خالصاً لوجهه ، وأن ينفع به . .

# شكر وتقدير

اللهم لك الحمد حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه ، كما تحب وترضى، مل السموات ومل الأرض وما بينهما ومل ما شئت من شيء بعد، أحمدك اللهم على معونتك وتوفيقك لإتمام هذا العمل، وصل اللهم وسلم على عبدك ورسولك محمد صلى الله عليه وسلم القائل: ((لا يشكر الله من لا يشكر الناس))(۱)

وإني بعد حمد الله تعالى وشكره أنقدم بالشكر والتقدير لمعالي مدير جامعة أم القرى الأستاذ الدكتور/ وليد بن حسين أبو الفرج، وسعادة عميد كلية التربية الأستاذ الدكتور/ زايد بن عجير الحارثي، ورئيس قسم التربية الإسلامية والمقارنة سعادة الدكتور/ نايف بن حامد الشريف.

وإلى أساتذتي الكرام الأفاضل أعضاء هيئة التدريس بالقسم على ما منحوني إياه من كريم شمائلهم وحسن تعليمهم وأخلاقهم ، فلهم مني جزيل الشكر والدعاء بأن يوفقهم الله لخيري الدارين وأن ينفع بهم الإسلام والمسلمين .

كما أتقدم بجزيل الشكر وعظيم الامتنان إلى المربي الفاضل والأب الحاني ذي الخلق والعلم أستاذي القدير سعادة الأستاذ الدكتور/ محمد جميل بن علي خياط (المشرف على الرسالة) الذي غمرني بكريم أخلاقه وسمو سجاياه ، حيث كان له عظيم الأثر في الإثراء والإفادة والتصويب والإجادة ؛ فجزاه الله عني خير الجزاء وأوفاه ومتعه لمباس العافية في الدنيا والآخرة .

كما أتقدم بشكري وامتناني لكل من سعادة الأستاذ الدكتور/ حامد بن سالم الحربي ، وسعادة الدكتور/ محمد مطلق الشمري ، على قبولهما تحكيم خطة هذا البحث وإبداء الملاحظات التي أفدت منها فجزاهما الله عني خير الجزاء .

والشكر موصول لعضوي لجنة المناقشة سعادة الأستاذ الدكتور/ حامد بن سالم الحربي، وسعادة الدكتور/ نجم الدين بن عبدالغفور الأنديجاني، واللذان أثريا هذه الرسالة بتوجيهاتهما وملاحظاتهما العلمية، فجزاهما الله عنى خير الجزاء وأوفاه .

كما أتقدم بالشكر والعرفان إلى الزوجة الكريمة الوفية التي لم تأل جهداً في الإعانة على إتمام هذا البحث بالدعاء وتهيئة الجو المناسب لي لإتمام دراستي وبجشي، وأقول لها: لقد كنت مثال الزوجة الوفية الناصحة الصالحة فجزاك الله عنى خيراً .

وأشكر كل من َساعدني في إتمام هذه الدراسة مقدماً نصحاً أو رأياً ، ومعيناً بمرجع أو داعياً لي بظهر الغيب؛ فجزاهم الله جميعاً عني خيراً .

وأسأل الله الكريم أن يجعل هذا العمل خالصاً لوجهه الكريم ، وأن يتقبله بقبول حسن ، إن ربي كريم مجيب . .

(١) أبو داود: سليمان بن الأشعث، ١٤١٩هـ، سنن أبي داود، كتاب الأدب، باب في شكر المعروف، حــديث رقم: ٢٨١١ ( ٤/ ٢٥٥ ) .

\_\_\_

# قائمة المحتويات

| الصفحة |                                                                                       |
|--------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| Í      | - صفحة العنوان                                                                        |
|        | - ملخص الدراسة (عربي)                                                                 |
| و      | - ملخص الدراسة (باللغة الإنجليزية)                                                    |
| j      | - الإهداء                                                                             |
| ح      | - الشكر                                                                               |
| ط      | - قائمة المحتويات                                                                     |
| ١      | - الفصل التمهيدي: الإطار العام للدراسة                                                |
| ۲      | – مقدمة                                                                               |
| ٥      | - موضوع الدراسة                                                                       |
| ٥      | - أسئلة الدراسة                                                                       |
| ٥      | - أهداف الدراسة                                                                       |
| ٥      | - أهمية الدراسة                                                                       |
| ٦      | - منهج الدراسة                                                                        |
| ٦      | - حدود الدراسة                                                                        |
| ٧      | - مصطلحات الدراسة                                                                     |
| ٧      | - الدراسات السابقة                                                                    |
| ۱۳     | - الفصل الأول : أحداث غزوة أحد ونتائجها :                                             |
| ١٤     | المبحث الأول : أسباب الغزوة وبدايتها وفيه ستة مطالب :                                 |
| 10     | <b>المطلب الأول:</b> سبب تسميتها بغزوة أحد                                            |
| 10     | - السبب الرئيس للغزوة                                                                 |
| ١٧     | - قريش تؤلب من استطاعت لحرب النبي صلى الله عليه و سلم                                 |
| ١٨     | <b>المطلب الثاني</b> : عدد وعُدّة حيش المشركين                                        |
| ١٨     | - التحريض على اغتيال حمزة رضي الله عنه                                                |
| ١٩     | <b>المطلب الثالث:</b> العياس ض الله عنه عن النه صلى الله عليه وسلم عسم المشركين لجريه |

| الصفحة |                                                                                   |
|--------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| ۲١     | المطلب الرابع: رؤيا رسول الله صلى الله عليه وسلم ومشاورته أصحابه                  |
| ۲١     | - قريش وأتباعها من المشركين تصل أحد                                               |
| 77     | - الوضع العام بالمدينة                                                            |
| ۲ ٤    | المطلب الخامس: استعداد النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه لملاقاة عدوهم والتخطيط    |
|        | لذلك                                                                              |
| 70     | - عقد الألوية                                                                     |
| 70     | - عدد وعدة المسلمين                                                               |
| 70     | - خروج النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه إلى أحد وما كان من خيانة ابن أبي          |
| ۲۸     | - اختيار النبي صلى الله عليه وسلم للمكان الذي سيعسكر فيه                          |
| ۲٩     | - التعليمات الأخيرة ورفع الروح المعنوية                                           |
| ٣٣     | المطلب السادس: خطبة النبي صلى الله عليه وسلم في أصحابه وبداية القتال بالمبارزة    |
| ٣٤     | - محاولات سياسية بائسة                                                            |
| 40     | - توجيه نبوي في المراحل الأخيرة                                                   |
| 27     | المبحث الثاني : أحداث غزوة أحد ونتائجها، وفيه ستة مطالب :                         |
| ٣٨     | المطلب الأول: احتدام القتال حول لواء المشركين والهزامهم ونجاح الخطة النبوية       |
| ٤١     | المطلب الثاني: اغتيال حمزة وارتكاب الرماة للخطأ الذي غير سير المعركة              |
| ٤٣     | - تغير سير المعركة                                                                |
| ٤٥     | - قصد المشركين رسول الله وثباته صلى الله عليه وسلم                                |
| ٤٧     | المطلب الثالث: نماذج عظيمة من بطولات أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم رضي الله عنهم |
| ٥٤     | المطلب الرابع: حنكة النبي صلى الله عليه وسلم في الانحياز إلى الجبل                |
| ٥٦     | - الهجوم الأخير وإعلان نهاية القتال                                               |
| ٥٦     | - من عجائب النية وأثرها في هذه المعركة                                            |
| ٥٨     | - همم عالية وأمانِ سامقة                                                          |
| ٥٨     | - مناظرة بين أبي سفيان وعمر رضي الله عنه                                          |
| 09     | – احتراز أمين                                                                     |

| الصفحة                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٦.                                                               | المطلب الخامس: مواقف إيمانية رائعة بعد نهاية القتال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٦١                                                               | - دفن الشهداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 77                                                               | - الثناء على الله تعالى وحمده سبحانه على كل حال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 77                                                               | - مواساة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٦٤                                                               | – احتراز أميني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 70                                                               | <b>المطلب السادس</b> : حصاد المعركة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 70                                                               | - أولاً: شهداء المسلمين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٦٦                                                               | - ثانياً: قتلي المشركين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٦٦                                                               | - ثالثاً: أسرى المشركين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 77                                                               | - رابعاً: إظهار المنافقين واليهود ما في صدورهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٦٨                                                               | - خامساً: اجتراء قريش وغيرها من الأعراب بمحاولة الإغارة على المدينة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٧٣                                                               | - الفصل الثاني : المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحـــد في الجانـــب الإيمـــاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                  | الأجامة المال المالية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                  | والأخلاقي والسياسي والعسكري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٧٤                                                               | والاحلاقي والسياسي والعسكري المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني . المبحث الأول : المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني .                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| γ <b>ξ</b><br>γ ο                                                | - · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                  | المبحث الأول : المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ٧٥                                                               | المبحث الأول : المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني . المطلب الأول : معنى ومفهوم التربية الإيمانية .                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Y 0<br>Y Y                                                       | المبحث الأول: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني. المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية الإيمانية. المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني:                                                                                                                                                                                                                     |
| Y 0<br>Y Y<br>Y Y                                                | المبحث الأول: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني. المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية الإيمانية. المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني: أولاً: ابتلاء الله تعالى للمؤمنين في أحد.                                                                                                                                                                           |
| Y 0<br>Y Y<br>Y Y                                                | المبحث الأول: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني. المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية الإيمانية. المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني: أولاً: ابتلاء الله تعالى للمؤمنين في أحد ثمار الابتلاء الذي أصاب المؤمنين في أحد.                                                                                                                                   |
| <pre></pre>                                                      | المبحث الأول: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني. المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية الإيمانية. المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني: أولاً: ابتلاء الله تعالى للمؤمنين في أحد.  - ثمار الابتلاء الذي أصاب المؤمنين في أحد.  ثانياً: الحذر من المعصية وبيان عاقبتها.                                                                                      |
| <ul><li>Yo</li><li>YY</li><li>YA</li><li>A*</li></ul>            | المبحث الأول: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني . المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية الإيمانية . المطلب الثاني : المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني : أولاً: ابتلاء الله تعالى للمؤمنين في أحد ثمار الابتلاء الذي أصاب المؤمنين في أحد . ثانياً : الحذر من المعصية وبيان عاقبتها من أضرار الذنوب والمعاصي :                                                           |
| <ul><li>Yo</li><li>YY</li><li>YA</li><li>A*</li><li>A*</li></ul> | المبحث الأول: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني . المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية الإيمانية . المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني: أولاً: ابتلاء الله تعالى للمؤمنين في أحد ثمار الابتلاء الذي أصاب المؤمنين في أحد . ثانياً: الحذر من المعصية وبيان عاقبتها من أضرار الذنوب والمعاصي : - من أضرار الذنوب والمعاصي :                                 |
| <pre> &gt;</pre>                                                 | المبحث الأول: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني . المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية الإيمانية . المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني: أولاً: ابتلاء الله تعالى للمؤمنين في أحد .  - ثمار الابتلاء الذي أصاب المؤمنين في أحد . ثانياً: الحذر من المعصية وبيان عاقبتها .  - من أضرار الذنوب والمعاصي :  - من أضرار الذنوب والمعاصي :  - من أحرمان العلم . |

| الصفحة |                                                                              |
|--------|------------------------------------------------------------------------------|
| ٨٦     | ١) المراد بالسنن الإلهية ؟                                                   |
| ٨٦     | ٢) طريقة معرفة السنن الإلهية                                                 |
| ٨٨     | ٣) خصائص السنن الإلهية                                                       |
| ۹.     | - نماذج للسنن الإلهية                                                        |
| 9 7    | رابعاً : الصدق مع الله تعالى وأثره                                           |
| 90     | خامساً : النية وأثرها على صاحبها                                             |
| ٩ ٨    | المبحث الثاني : المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الأخلاقي : |
| 99     | المطلب الأول : الأخلاق ومكانتها من التربية الإسلامية                         |
| ١.١    | المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الأحلاقي :  |
| ١.١    | أولاً : العفو والصفح                                                         |
| ١٠٦    | ثانياً : حفظ السر                                                            |
| ١٠٨    | ثالثاً : رعاية حق الطفولة                                                    |
| ١١.    | رابعاً : المواساة                                                            |
| ١١٤    | حامساً : العدل والإنصاف                                                      |
| 117    | المبحث الثالث : المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب السياسي .  |
| ١١٨    | المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية السياسية في الإسلام .                      |
| ١٢.    | المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب السياسي :   |
| ١٢.    | أ <b>ولاً</b> : الشورى                                                       |
| ١٢.    | - الشورى في غزوة أحد                                                         |
| 171    | - التطبيق الرائع من النبي صلى الله عليه وسلم للشورى                          |
| ١٢٣    | ثانياً : وضوح الهدف                                                          |
| 175    | - أهمية تحديد الهدف من القتال                                                |
| ١٢٤    | - أهداف غزوة أحد                                                             |
| ١٢٦    | - و من أمثلة و ضوح الهدف لدى الصحابة في غزوة أحد                             |

|                                                                               | الصفحة |
|-------------------------------------------------------------------------------|--------|
| <b>ثالثاً</b> : التحفيز والتشجيع                                              | 177    |
| - التحفيز والتشجيع في غزوة أحد                                                | ۱۲۸    |
| - المشركون يستخدّمون التحفيز والتشجيع أيضاً                                   | 179    |
| رابعاً : الحرب النفسية والإعلامية                                             | ١٣٣    |
| - تعريف الحرب النفسية                                                         | ١٣٤    |
| - الحرب النفسية في غزوة أحد                                                   | ١٣٤    |
| - المشركون يستخدمون الحرب النفسية أيضاً                                       | ١٣٦    |
| <b>خامساً</b> : الحذر من المنافقين                                            | ١٣٨    |
| - مواقف المنافقين في هذه الغزوة "غزوة أحد"                                    | ١٣٨    |
| - الدروس والفوائد التربوية من موقفين للمنافقين في غزوة أحد                    | ١٤.    |
| المبحث الرابع : المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب العسكري     | 1 2 7  |
| المطلب الأول : معنى ومفهوم التربية العسكرية في الإسلام                        | ١٤٣    |
| المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب العسكري:     | 1 80   |
| أولاً : التخطيط                                                               | 1 20   |
| - تخطيط الرسول صلى الله عليه وسلم في غزوة أحد                                 | 1 2 7  |
| <b>ثانياً</b> : الثبات                                                        | 104    |
| - مواقف من ثبات وشجاعة النبي صلى الله عليه وسلم في غزوة أحد                   | 108    |
| <b>ثالثاً</b> : السرية والكتمان                                               | 107    |
| رابعاً : الصبر والمباغتة                                                      | ١٦.    |
| - المباغتة في غزوة أحد                                                        | ١٦١    |
| خامساً: الطاعة                                                                | ١٦٢    |
| - الطاعة في غزوة أحد                                                          | ١٦٣    |
| الفصل الثالث: تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانــب الإيمـــاني والأخلاقـــي | ١٦٧    |
| والسياسي والعسكري                                                             |        |
| المبحث الأول : تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب الإيماني :                | ٨٢١    |

| الصفحة  |                                                                      |
|---------|----------------------------------------------------------------------|
| 179     | المطلب الأول: دور القائد في تطبيق مضمون الصبر على البلاء             |
| 179     | - أساليب تطبيق مضمون الصبر على البلاء                                |
| 1 7 7   | <b>المطلب الثاني:</b> دور القائد في تطبيق مضمون الصدق                |
| 1 7 7   | - أساليب تطبيق مضمون الصدق                                           |
| 1 40    | المبحث الثاني : تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب الأخلاقي :      |
| 177     | المطلب الأول: دور القائد في تطبيق مضمون العفو والصفح                 |
| 177     | - أساليب تطبيق مضمون العفو والصفح                                    |
| 1 7 9   | المطلب الثاني: دور القائد في تطبيق مضمون السرية والكتمان             |
| 1 7 9   | - أساليب تطبيق مضمون السرية والكتمان                                 |
| 1 \ \ \ | المبحث الثالث: تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب السياسي:         |
| 1 1 7   | المطلب الأول: دور القائد في تطبيق مضمون اتخاذ القرار وعدم التردد     |
| 1 10    | المطلب الثاني: دور القائد في تطبيق حماية الجبهة الداخلية             |
| 1 1 0   | - أساليب حماية الجبهة الداخلية                                       |
| ١٨٨     | المبحث الرابع: تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب العسكري:         |
| 1 1 9   | المطلب الأول: دور القائد في تطبيق مضمون الشورى                       |
| 19.     | - كيف يربي القائد من حوله على الشورى ؟                               |
| 198     | المطلب الثاني: دور القائد في تطبيق مضمون رفع الروح المعنوية والتفاؤل |
| 198     | - أساليب القائد في رفع الروح المعنوية                                |
| 197     | <ul> <li>الخاتمة .</li> </ul>                                        |
| 197     | § النتائج .                                                          |
| 197     | التوصيات .                                                           |
| 191     | المقترحات .                                                          |
| 199     | الملاحق .                                                            |
| 7 . 1   | § قائمة المصادر والمراجع                                             |

# الفصل التمهيدي

# الإطارالعام للدراسة

- المقدمة
- موضوع الدِّراسة .
- أسئلة الدراسة .
- أهداف الدِّراسة .
- أهمية الدّراسة .
- منهج الدراسة .
- حدود الدِّراسة .
- مصطلحات الدِّراسة .
- الدراسات السابقة .

## القدمة:

الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين..

وقد كان الصحابة الكرام رضوان الله تعالى عليهم أشد الأمة له حباً وأصدقهم اتباعاً فعزروه ونصروه وبايعوه على الطاعة في العسر واليسر والمنشط والمكره حتى أدهشت محبتهم له أعداءه كما رأى عروة بن مسعود الثقفي في غزوة الحديبية أنه صلى الله عليه وسلم بين أصحابه رضوان الله عليهم (( لا يتوضأ إلا ابتدروا وضوءه ، ولا يبصق بصاقاً إلا ابتدروه ، ولا يسقط من شعره شيء إلا أخذوه ، فرجع إلى قريش ، فقال : يا معشر قريش ، إني حئت كسرى في ملكه ، وقيصر في ملكه ، والنجاشي في ملكه ، وإني والله ما رأيت ملكاً في قوم قط مثل محمد في أصحابه ، ولقد رأيت قوماً لا يسلمونه لشيء أبداً فروا رأيكم ))(۱)

ومن دلائل الحب الصادق جهادهم رضي الله عنهم معه صلى الله عليه وسلم وحرصهم ألاً يتخلف منهم أحد عنه وقد صاروا بعد وفاته يعلمون أبناءهم سيرته صلى الله عليه وسلم ويحفظو نهم إياها .

وذلك امتثالاً لأمر الله تعالى بالتأسي والاقتداء به، ويكون ذلك بعد وفاته صلى الله عليه وسلم إلاً بدراسة سيرته وسنته، ولذا دأب السلف على العناية بسيرة النبي صلى الله عليه وسلم لما فيها من الخير والبركة والدروس العملية، حيث كانت حياته صلى الله عليه وسلم التطبيق العملي لما في القرآن الكريم ولذا يقول سعد بن هشام أنه حين سأل عائسشة

\_

<sup>(</sup>١) ابن هشام ، عبدالملك بن هشام ، السيرة النبوية ، ط: ٢ ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، (١٨٠/٣) .

رضي الله عنها عن خلق النبي صلى الله عليه وسلم قالت له: (( ألست تقرأ القرآن، قلت : بلى ، قالت : فإن خلق نبي الله صلى الله عليه وسلم كان القرآن )) (١) .

ومن حوانب الاهتمام بسيرة النبي صلى الله عليه وسلم الاهتمام بمغازي رسول الله صلى الله عليه وسلم لما اشتملت عليه من الدروس والعبر، فقد تجلت فيها حكمته صلى الله عليه وسلم ، وحسن سياسته وفطنته للأمور الحربية، ومهارته فيها ما أعجز وأعيا دهاة العرب في الحروب، كخالد بن الوليد رضي الله عنه وغيره، كما تجلى حيى في حروب عدالته ورحمته صلى الله عليه وسلم ، واعتماده وتعلق قلبه بربه سبحانه وتعالى، مع الأخذ بالأسباب، وغير ذلك من الفوائد والدروس التربوية العظيمة ولذا فقد حظي كل جانب من حياته صلى الله عليه وسلم بالحفظ والتأليف وهذا من حفظ الله تعالى لدينه فإن السيرة النبوية ((قد تناولها الباحثون من ناحية المرويات فدرسوها دراسة دقيقة فوثقوا أسانيدها وصححوها ، ونقوها من الأحاديث الضعيفة والموضوعة . وتناولها المؤرخون من الناحية التربية فدرسوها دراسة دقيقة ووثقوها تاريخياً ودرسها التربويون فقدموا لنا تفسيراً تربوياً للسيرة النبوية فقعدوا القواعد ووضعوا أصول التربية الإسلامية من السيرة النبوية )) (٢).

فما أجمل وأعظم الفائدة من دراسة سيرة رسول الله صلى الله عليه وسلم لاستنباط الدروس والعبر من تلك السيرة العطرة وبالذات أن (( السيرة النبوية المحمدية تتميز من بين سير أفراد البشر وفيهم الأنبياء وغير الأنبياء بدقتها وشمولها واستيعابها لدقائق الحياة وتفاصيلها وملامحها وقسماتها . ولذلك لم يكن الأمر في تأليف السيرة النبوية من الصعوبة والغموض والافتراض والقياس كما هو في سير العظماء الأبطال ، وأن سيرته صلى الله عليه وسلم أكمل السير كما كانت أجملها )) (٢) .

(۱) القشيري ، مسلم بن الحجاج ، صحيح مسلم ، ١٤٢٥هـ ، مكتبة الرشد ، الرياض ، ط : ١ ، باب حامع صلاة الليل ومن ناب عنه أو مريض ، حديث رقم ٧٤٦ ، (٢٦٣/٣) .

<sup>(</sup>٢) بامد حج ، محمد بن عيظة . ١٤١٦هـ ، غزوة أحد : دراسة دعوية ، رسالة ماجستير غير منــشورة جامعــة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، كلية الدعوة والإعلام ، ص٣ .

<sup>(</sup>٣) الندوي ، على الحسني ، ١٤٢٢هـ ، **السيرة النبوية** ، ط:١ ، دار القلم ، دمشق ، سوريا ، ص١٥ .

ولقد توافرت همم الصحابة ومن بعدهم من علماء الأمة وصالحيها إلى يومنا هذا للعناية بسيرة النبي صلى الله عليه وسلم بكل تفاصيلها ودقائقها ونقلها من حيل لآخر واستلهام الدروس التربوية والعبر من تلكم السيرة العطرة على صاحبها أتم الصلاة والسلام. موضوع الدراسة:

# (( المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد وتطبيقاها التربوية ))

وذلك لما اشتملت عليه مغازي رسول الله صلى الله عليه وسلم من دروس وعبر وقد كانت غزوة أحد من أهم تلك المغازي المليئة بالمواقف التربوية حتى إن الله عز وجل ذكرها في غزوة أحد من أهم تلك المغازي المليئة بالمواقف التربوية حتى إن الله عز وجل ذكرها في تسع و خمسين آية من سورة آل عمران ابتداءً من قوله تعالى : [ ١٢١] إلى قوله تعالى قوله تعالى : [ ١٢١] إلى قوله تعالى قوله تعالى : [ ١٢١] إلى قوله تعالى قوله تعالى : [ المورة آل عمران : ٢١] إلى قوله تعالى قوله قوله تعالى قوله تعالى قوله تعالى قوله قوله تعالى قوله تعالى قوله تعالى قوله تعالى قوله تعالى قوله قوله تعالى قول

إن غزوة أحد لم تكن معركة في الميدان وحده (( إنما كانت معركة كذلك في الضمير .. كانت معركة ميدانها أوسع الميادين . لأن ميدان القتال فيها لم يكن إلا جانباً واحداً من ميدانها الهائل الذي دارت فيه ميدان النفس البشرية، وتصوراتها ومستاعرها، وأطماعها، وشهواتها، ودوافعها وكوابحها على العموم .. وكان القرآن هناك . يعالج هذه النفس بألطف وأعمق ، وبأفعل وأشمل ما يعالج المحاربون أقرائهم في النزال )) (١) .

\_

<sup>(</sup>١) قطب ، سيد ، ١٤٠٨هـ ، في ظلال القرآن ، ط:١٥ ، دار الشروق ، بيروت ، (٥٧/١).

فهذه الجوانب التربوية التي حفلت بها غزوة أحد جعلت الباحث يتجه إلى محاولة استنباط المضامين التربوية المتعلقة بهذه الغزوة راجياً من الله عز وجل أن تسهم هذه الدِّراسة في الإفادة من هذه الغزوة لمجتمع ينشد تنشئة أبنائه تنشئة قائمة على المبادئ الإسلامية المستمدة من كتاب الله تعالى وسنة نبينا محمد صلى الله عليه وسلم.

# أسئلة الدراسة:

السؤال الرئيس الذي تطرحه هذه الدِّراسة هو:

# ما المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد ؟

ويتفرع من هذا السؤال الأسئلة التالية:

- ١- ما أحداث غزوة أحد ؟
- ما المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني والأخلاقي
   والسياسي والعسكري ؟
- ما التطبيقات التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجوانب الإيمانية والأحلاقية
   والسياسية والعسكرية ؟

# أهداف الدِّراسة:

لهذه الدِّراسة عدة أهداف سعى الباحث إلى تحقيقها وهي :

- ١- استنباط المضامين التربوية من غزوة أحد في الجانب الإيماني والأحلاقي
   والسياسي والعسكري .
- ٢- ذكر التطبيقات التربوية من غزوة أحد في الجوانب الإيمانية والأحلاقية
   والسياسية والعسكرية .

# أهمية الدِّراسة:

تظهر أهمية هذه الدِّراسة من وجهة نظر الباحث ألها:

- ١- استنباط للمضامين التربوية من غزوة أحد من الآيات التي نزلت في الغزوة
   أو روايات السيرة النبوية لهذه الغزوة .
- ٢- دراسة لسيرة سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم الذي أمرنا الله عز وجل بالاقتداء به .

٣- ذات أهمية تربوية لكل مسلم من القائد العسكري إلى ربِّ الأسرة في بيته إلى الإمام في مسجده والمعلم في مدرسته فالكل يستفيد منها بحرول الله تعالى في الجانب المتعلق به .

منهج الدراسة: اعتمد الباحث في دراسته:

# ١) المنهج الاستنباطي :

والاستنباط في اللغة: (( الاستخراج . واستنبط الفقيه إذا استخرج الفقه الباطن باحتهاده وفهمه . قال الله عز وجل : [ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ] قال الزجاج: معنى يستنبطونه في اللغة يستخرجونه ، وأصله من النبط وهو الماء الذي يخرج من البئر أول ما تحفر ويقال من ذلك : أنبط في غضراء أي استنبط الماء من طين حر ))(١).

والاستنباط في الاصطلاح: (( الطريقة التي يقوم فيها الباحث ببذل أقصى جهد عقلي ونفسي عند دراسة النصوص بهدف استخراج مبادئ تربوية مُدَعَّمَة بالأدلة الواضحة))(٢).

وطبقه الباحث بقراءة نصوص الغزوة من كتب السيرة المعتمدة ومن ثم قام ببذل الجهد في استنباط المضامين التربوية من روايات الغزوة وتطبيقاتها .

المنهج التاريخي: (( والأسلوب التاريخي يدرس الظاهرة القديمة من خلال الرحوع إلى الصلها فيصنفها ويسجل تطوراتها ويحلل ويفسر هذه التطورات ))<sup>(٣)</sup>

وطبقه الباحث لسرد أحداث الغزوة ونتائجها من مصادرها الأصلية .

# حدود الدِّراسة:

قصر الباحث دراسته على غزوة أحد وبيان ما فيها من مضامين وتطبيقات تربويـــة في الجوانب الإيمانية والأخلاقية والسياسية والعسكرية بغية الإفادة منها .

(۱) ابن منظور ، محمد بن مکرم ، ۲۰۰۵م ، **لسان العرب** ، (ط٤) ، دار صادر للطباعة والنشر ، بیروت ، لبنان (۱۷٦/۱٤).

<sup>(</sup>٣) عبيدات : ذوقان ، ٤٢٤ هـ ، البحث العلمي ، إشراقات للنشر والتوزيع - حدة .

# مصطلحات الدراسة:

أولاً: المضامين (ضمن: الضاد والميم والنون أصل صحيح وهو جعل الـــشيء في شيء يحويه، من ذلك قولهم: ضمَّنت [الشيء]، إذا جعلته في وعائه) (١).

أما التعريف الإجرائي: فأقصد بها مجموعة القيم والأفكار والمبادئ التربوية المبثوثة في ثنايا روايات كتب السيرة لهذه الغزوة .

غزوة: (قال ابن سِيْدَه رحمه الله تعالى في المحكم: غزا الشيء غزواً إذا أراده وطلبه والغزو: السير إلى القتال مع العدو.. والمراد بالمغازي هنا ما وقع من قصد النبي صلى الله عليه وسلم بنفسه أو بجيش من قبله، وقصدهم أعم من أن يكون إلى بلادهم، أو إلى الأماكن التي حلوها حتى دخل مثل أحد والخندق) (٢).

أحد: (بضم الهمزة والمهملة جبل معروف بينه وبين المدينة أقل من فرسخ ، وهـو الذي قال فيه صلى الله عليه وسلم (( جبل يحبنا ونحبه))( $^{(7)}$ .

وأقصد بغزوة أحد تلك الغزوة التي وقعت بين المسلمين والمشركين في شوال من السنة الثالثة من الهجرة عند حبل أحد في المدينة المنورة .

# الدِّراسات السابقة:

حسب اطلاع الباحث وبالرجوع إلى معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي بجامعة أم القرى ، ومركز الملك فيصل للبحوث والدِّراسات الإسلامية ، ومكتبة الملك فهد الوطنية ، لم يقف الباحث على دراسة تربوية لهذه الغزوة ، ولكن هناك بعض الدِّراسات تناولت الغزوة من جوانب أحرى يمكن الإفادة منها في جوانب من هذا الموضوع وهذه الدِّراسات هي:

<sup>(</sup>۱) ابن فارس ، أحمد بن فارس ، ۱٤۲۲هـ ، معجم مقاييس اللغة ، ط: ۱، دار إحياء التراث العربي للطباعــة والنشر والتوزيع ، بيروت ، لبنان ، ص ٥٧٩ .

<sup>(</sup>٢) الشامي ، محمد بن يوسف ، سبل الهدى والرشاد في هدي خير العباد ، ط: ٢ ، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان (٢/٤).

<sup>(</sup>٣) العسقلاني ، أحمد بن علي حجر ، فتح الباري بشرح صحيح البخاري ، ط : ١ ، ١٤٢٦هـ... ، دار طيبة للنشر والتوزيع ، الرياض ، (١٠٨/٩).

# (۱) دراسة بعنوان : (التدابير الأمنية من خلال غزوتي بدر وأحد $(1)^{(1)}$ .

# منهج الدِّراسة:

استعمل الباحث:

أ) المنهج التاريخي . ب) المنهج التحليلي .

# أبوز النتائج التي توصل إليها الباحث:

- أهمية التدابير الأمنية في كل زمان .
- التدابير الأمنية والإعداد بالعدد المادية لم تجعل الرسول صلى الله عليه وسلم يركن إليها بل كان متعلقاً بالله تعالى يسأله النصر .
- ٣) حرص الرسول صلى الله عليه وسلم على تأمين قاعدة الإسلام في بداية الدعوة بالأمر بالهجرة إلى الحبشة وفي المدينة بتأمينها من الأعداء .
- غ) أبرزت غزوات الرسول صلى الله عليه وسلم بعض الطاقات الفردية المتميزة لـبعض الصحابة كحذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت وحمزة بن عبدالمطلب وغيرهم رضي الله تعالى عنهم أجمعين
  - أهمية السِّرِّ يَّة في غزوات الرسول صلى الله عليه وسلم وفي كل عمل يهم المسلمين .
- جرورة العناية بالسيرة النبوية بصورة وقراءة جديدة لإيضاح بعض النقاط بـشكل
   واضح وجلي واستخلاص النتائج منها .

الفرق بين الدراستين : تلتقي هذه الدِّراسة مع دراسة الباحث السابقة في أهمية دراسة السيرة النبوية والإفادة منها في الحياة باختلاف الأحوال .

أما الجديد الذي تضيفه هذه الدِّراسة فهو استنباط المضامين التربوية من أحداث هذه الغزوة وإبراز الجوانب التربوية لكثير من أحداث هذه الغزوة وأحوال رسول الله صلى الله عليه وسلم فيها .

(١) الحواس: محمد عبدالعزيز، التدابير الأمنية من خلال غزوتي بدر وأحد، رسالة ماحستير غير منــشورة ، قــسم الدعوة، كلية الدعوة والإعلام، حامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، الرياض .

 $(^{()})$  دراسة بعنوان :  $(^{()})$  دراسة بعنوان :  $(^{()})$ 

# أهداف الدِّراسة:

- المجمع المرويات المتعلقة بغزوة أحد في الكتب الستة والمسانيد وكتب السيرة والتفسير المعتمدة وكتب التاريخ .
  - ٢) تحقيق المرويات .
  - ٣) عرض الروايات حسب التسلسل الزمني أو الوحدة الموضوعية .

# منهج الدِّراسة:

قال الباحث إن منهجه ((تحقيق المرويات فإذا كان الحديث مخرجاً في الصحيحين فقد كفينا المؤونة فأكتفي بالعزو إليهما أو إلى أحدهما مع الإشارة إلى من أخرج الحديث سواهما وقد أترجم لبعض رجالهما أحياناً. وإذا كان الحديث مخرجاً في كتب من لا يلتزم الصحة ، أو كان ملتزماً لكنه متساهل في تصحيح الأخبار ، فإنني قمت بالنظر إلى رجال السند لمعرفة أحوالهم بالرجوع إلى أقوال أهل هذا الشأن وما قالوه فيه تصحيحاً أو تضعيفاً، ومن هنا حكمت عليه بما يستحقه بعد الفحص والتدقيق . فالقصد إخراج نصوص هذه الغزوة محققة ليطمئن القارئ إلى صحتها )) .

# أبرز النتائج التي توصل إليها الباحث:

- ١) يذكر الباحث أنه أول من كتب عن الغزوة على طريقة أهل الحديث.
- ٢) أن السيرة النبوية فيها الصحيح والضعيف والشاذ والمنكر . وكثير من الروايات تبلغ الصحة التاريخية وإن قصرت عن الصحة الحديثية وإنما يشتد العلماء فيما له تعلق بالعقيدة والشريعة أما تصوير المعارك والبطولات فلا يشترط فيه الصحة الحديثية .

الفرق بين الدراستين: تلتقي هذه الدِّراسة مع دراسة الباحث أن الدِّراستين تحاولان إبراز أهمية دراسة السيرة وما فيها من الفوائد والعبر غير أن هذه الدراسة تركز على استنباط

(١) الباكري : حسين أحمد، مرويات غزوة أحد ، رسالة ماجستير غير منشورة ، قسم الدراسات العليا، شعبة السنة المشرفة، الجامعة الإسلامية في المدينة المنورة .

الجوانب التربوية من غزوة أحد والتي لم يتعرض لها الباحث في الدِّراسة السابقة وإنما كان حلَّ همه تحقيق وتنقيح الروايات .

# (3) دراسة بعنوان : (3) (غزوة أحد : دراسة دعوية) ((3)

الهدف من الدّراسة: الكشف عن الدُّروس الدعوية ومنهج الرسول صلى الله عليه وسلم في دعوته إلى الله تعالى في غزوة أحد ، وكذلك الوسائل والأساليب الدعوية التي استعملها صلى الله عليه وسلم ومحاولة التعرف على الصعوبات والمعوقات التي اعترضت الدعوة في الماضى ومحاولة ربطها بواقع الدّعوة في العصر الحاضر.

منهج الدِّراسة : المنهج التاريخي .

# النتائج والتوصيات:

- ١) التخطيط سمة بارزة من سمات الدعوة اهتم به النبي صلى الله عليه وسلم .
- الشورى مبدأ طبقه الرسول صلى الله عليه وسلم في العديد من المواقف التي لم يرد فيها نص شرعى محدد .
  - ٣) الوصية للباحثين بمزيد من الاهتمام بسيرة النبي صلى الله عليه وسلم .
  - ٤) الوصية لكل قارئ بالتمسك بالكتاب والسنة ومنهج السلف الصالح .

# الفرق بين الدراستين:

الدراسة السابقة بذل الباحث فيها جهده للعناية بإبراز جانب الدعوة في حياة النبي صلى الله عليه وسلم من خلال غزوة أحد .

أمَّا هذه الدِّراسة فإنها تتناول الغزوة من الناحية التربوية للإفادة منها عملياً سواء في الجانب الإيماني أو الأخلاقي أو السياسي والعسكري ليستفيد منها تربوياً كلَّ فيما يخصه ويتعلق بحياته مع التطبيقات التربوية .

<sup>(</sup>١) بامدحج : محمد بن عيضة بن سعيد، ١٤١٦هـ ، غزوة أحد: دراسة دعوية، رسالة ماحستير غير منــشورة ، قسم الدعوة ، كلية الدعوة والإعلام ، حامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، الرياض .

# ٤) دراسة بعنوان: (الجوانب التربوية المستنبطة من غزوة الأحزاب)(١):

الهدف من الدراسة: ذكر الباحث أن دراسته تمدف إلى:

- ١- استنباط الجوانب التربوية من غزوة الأحزاب في الجانب الإيماني .
- ٢- استنباط الجوانب التربوية من غزوة الأحزاب في الجانب الأخلاقي .
- ٣- استنباط الجوانب التربوية من غزوة الأحزاب في الجانب الاجتماعي .
- ٤- استنباط الجوانب التربوية المستنبطة من غزوة الأحزاب في الجانب السياسي والعسكري.

منهج الدراسة: اعتمد الباحث المنهج التاريخي والمنهج الاستنباطي .

النتائج والتوصيات : خلص الباحث من دراسته إلى النتائج التالية :

١- إن أكثر المؤرخين والمحدثين اعتمدوا في الحديث عن الغزوات النبوية على سرد الوقائع والأحداث، دون تفسير وتحليل .

- ٢- إن غزوة الأحزاب هي الغزوة الوحيدة التي تجمعت فيها عناصر الشر والفساد .
  - ٣- إبراز صفات المؤمنين واليهود والمنافقين.
- ٤- إن بعض الذين كتبوا في سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم وقعوا في أغلاط كبيرة فقد نسبوا إلى الرسول صلى الله عليه وسلم كثير من الوقائع والأحداث التي لم يفعلها صلى الله عليه وسلم .

# الفرق بين الدراستين:

الدراسة السابقة تناولت غزوة الأحزاب أما هذه الدراسة فقد تناولت غزوة أحد وبالتالي فقد اختلفت المبادئ التربوية المستنبطة من كل غزوة حيث لم يحصل تقريباً الالتقاء إلا على مبدأ الشورى، كما أن هذه الدراسة تميزت عن الدراسة السابقة بزيادة المبادئ التربوية المستنبطة في كل جانب عدم الاقتصار على ثلاث مبادئ فقط تقريباً في كل جانب، كما أن هذه الدراسة أفردت كلاً من الجانب السياسي والجانب العسكري بمبحث مستقل حين اقتصرت الدراسة السابقة على دمجهما .

<sup>(</sup>۱) نحاس : أحمد بن علي ، ۱٤۱۸هــ ، الجوانب التربوية المستنبطة من غزوة الأحزاب ، رسالة ماحستير غــير منشورة ، قسم التربية الإسلامية والمقارنة ، كلية التربية ، حامعة أم القرى .

هذا وقد استفاد الباحث من الدراسات السابقة سواء في استنباط بعض الدروس من غزوة أحد في الجانب أو السياسي والعسكري أو الأمني إلا أن هذه الدراسة تتميز بإذن الله تعالى في استنباط الجوانب التربوية من هذه الغزوة والتركيز عليها إيماناً من الباحث بأهمية هذا الجانب التربوي والحرص على الاستفادة من أحداث هذه الغزوة فيه ، سيما وهو الجانب الذي عنى به القرآن الكريم وركز عليه في ذكر أحداث الغزوة وكذلك التطبيقات التربوية .

# الفصل الأول أحداث غزوة أحد ونتائجها

وفيه مبحثين:

المبحث الأول: أسباب الغزوة وبدايتها

المبحث الثاني: أحداث الغزوة ونتائجها

# المبحث الأول

# أسباب الغزوة وبدايتها

# وفيه ستة مطالب:

المطلب الأول: سبب تسميتها بغزوة أحد

المطلب الثاني: عدد وعُدّة جيش المشركين

المطلب الثالث: العباس رضي الله عنه يخبر النبي صلى الله عليه وسلم بمسير المشركين لحربه

المطلب الرابع: رؤيا رسول الله صلى الله عليه وسلم ومشاورته أصحابه

المطلب الخامس: استعداد النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه لملاقاة عدوهم والتخطيط لذلك

المطلب السادس: خطبة النبي صلى الله عليه وسلم في أصحابه وبداية القتال بالمبارزة

# المطلب الأول: سبب تسميتها بغزوة أحد:

سبب تسمية غزوة أحد بهذا الاسم هو وقوعها عند هذا الجبل العظيم من جبال المدينة المنورة (( وكانت عنده الوقعة المشهورة في شوال سنة ثلاث باتفاق الجمهور ))(١).

وهذا الجبل العظيم قد ورد فيه أحاديث تبين فضله وحبه للمؤمنين فمنها قوله صلى الله عليه وسلم : ( هذه طابة وهذا أحد حبل يحبنا ونحبه  $(^{7})$  وهذا الحديث قد تكرر من النبي صلى الله عليه وسلم أكثر من مرة .

وفي تسمية أحد لطيفة جميلة وهي أنه قيل إنما ((سمي أحد لتوحده وانقطاعه عن جبال أخر هناك، أو لما وقع من أهله من نصرة التوحيد، ولا أحسن من اسم مستنق من الأحدية، وقد سمى الله تعالى هذا الجبل بهذا الاسم تقدمة لما أراده سبحانه وتعالى من مشاكلة اسمه لمعناه، إذ أهله وهم الأنصار نصروا التوحيد، والمبعوث بدين التوحيد عنده استقر حياً وميتاً، وكان من عادته صلى الله عليه وسلم أن يستعمل الوتر، ويجبه في شأنه إشعاراً للأحدية، فقد وافق اسم هذا الجبل لأغراضه صلى الله عليه وسلم، ومقاصده في الأسماء، فقد بدل كثيراً من الأسماء، استقباحاً لها من أسماء البقاع وأسماء الناس، فاسم هذا الجبل من أوفق الأسماء له، ومع أنه مشتق من الأحدية، فحركات حروفه الرفع، وذلك يشعر بارتفاع دين الأحد وعلوه، فتعلق الحب من النبي صلى الله عليه وسلم اسماً

# ¥ السبب الرئيس للغزوة:

كان السبب الرئيس لهذه الغزوة حرص قريش على أخذ الثأر والانتصار لهزيمتها في بدر فإنها قد شعرت أن كبريائها قد كسرت وفقدت فلذات أكبادها .

والسبب الآخر هو أن تجارها إلى الشام صارت مهددة كما قال صفوان بن أمية : (( إن محمداً وصحبه عوروا علينا متجرنا فما ندري كيف نصنع بأصحابه وهم لا يبرحون

\_\_\_

<sup>(</sup>١) العسقلاني: مرجع سابق ، كتاب المغازي ، باب غزوة أحد ، (٩ / ٩٠) .

<sup>(</sup>٢) البخاري: محمد بن إسماعيل ، ١٤٠٧هــ ، صحيح البخاري ، ط٣ ، دار ابن كثير ، بيروت ، كتاب المغازي، باب نزول النبي صلى الله عليه وسلم الحجر ، حديث رقم: ١٦١٠ / ٤ ، ٢١٠٠ .

<sup>(</sup>٣) الشامي: مرجع سابق، ٢٤٣/٤.

الساحل  $))^{(1)}$  غير أن السبب الرئيس هو الأول ولذلك كان (( أول ما فعلوه بهذا الصدد ألهم احتجزوا العير التي كان قد نجا بها أبو سفيان والتي كانت سبباً لمعركة بدر وقالوا للذين كانت فيها أموالهم يا معشر قريش إن محمداً قد وتركم وقتل خياركم، فأعينونا بهذا المال على حربه، لعلنا أن ندرك منه ثأراً، فأجابوا لذلك فباعوها )(٢).

وكان أبو سفيان أول من أجاب إلى ذلك فقد ((مشى عبدالله بن أبي ربيعة، وعكرمة بن أبي جهل، والحارث بن هشام، وحويطب بن عبدالعزى، وصفوان بن أمية -وأسلموا بعد ذلك- في رجال ممن أصيب آباؤهم وأبناؤهم وإخواهم يوم بدر فكلموا أبا سفيان ومن كانت له في تلك العير تجارة من قريش فقالوا: إن محمداً قد وتركم وقتل حياركم فأعينونا هذا المال على حربه، لعلنا ندرك منه ثأرنا بمن أصاب منا، فقال أبو سفيان: إنا أول من أجاب إلى ذلك .

قال البلاذري: ويقال: بل مشى أبو سفيان إلى هؤلاء الذين سموا، فباعوها، وكانت ألف بعير وخمسين ألف دينار، فسلموا إلى أهل العير رؤوس أموالهم وأخرجوا أرباحهم، وكانوا يربحون في تجاراتهم لكل دينار ديناراً، فأخرجوا خمسة وعشرين ألف دينار لأجل مسيرهم إلى حرب رسول الله صلى الله عليه وسلم فأنزل الله تبارك وتعالى: [ إن النين كفروا ينفقون أموالهم ليصدوا عن سبيل الله فسينفقونها ثم تكون عليهم حسرة ثم يغلبون والنين كفروا إلى جهنم يحشرون ] [سورة الأنفال: ٣٦]))(٣).

<sup>(</sup>١) المباركفوري: صفي الرحمن ، ٤٠٦هــ، الرحيق المختوم ، ط٣ ، مطابع رابطة العالم الإسلامي ، حدة ، ص ٢٧٤ .

<sup>\*</sup> قال في لسان العرب: كل من أدركته بمكروه فقد وترته، والموتور الذي قتل له قتيل فلم يدرك بدمــه . ( ابــن منظور ، مرجع سابق، مادة (وتر) ، ( ٥/ ٢٧٤ ) .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق .

<sup>.</sup>  $(1 \land 1 \land 1)$  الشامي: مرجع سابق ،  $(2 \land 1 \land 1)$  .

# ¥ قريش تؤلب من استطاعت لحرب النبي صلى الله عليه وسلم:

وبعد أن جمعت قريش ما استطاعت من مال لتتقوى به على حرب سيدنا رسول الله صلى الله عليه وسلم (( فتحوا باب التطوع لكل من أحب المساهمة في غزو المسلمين من الأحابيش وكنانة وأهل تمامة، وأخذوا لذلك أنواعاً من طرق التحريض )) (١) (( وبعثوا عمرو بن العاص وعبدالله بن الزّبعْرى -وهو بكسر الزاي الموحدة وسكون المهملة فراء فألف مقصورة -وأسلما بعد ذلك- وهبيرة بن أبي وهب ومسافع -بسين مهملة- ابن عبد مناف، وأبا عزة الجمحي -عمرو بن عبدالله الجمحي - الذي منّ عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم بدر -إلى العرب يستنفرونها لحرب رسول الله صلى الله عليه وسلم فألبوا العرب وجمعوها . ورأس فيهم أبو سفيان بن حرب، لذهاب أكابرهم -وأسلم بعد ذلك- فأخذ يؤلب على رسول الله صلى الله عليه وسلم ويمع الجموع قريباً من ثلاثة تلك من قريش والحلفاء والأحابيش (٢) فيهم سبعمائة دارع ومائتا فارس )) (٢) .

<sup>(</sup>٢) الأحابيش: الذين حالفوا قريشاً: وهم بنو المصطلق: سعد بن عمرو، وبنو الهون بن حزيمة وبنو الحارث بسن عبدمناف، اجتمعوا بذنبة حُبْشِي وهو بحاء مهملة مضمومة فموحدة ساكنة فشين معجمة مكسورة فتحتية مشددة كما في معجم البلدان لياقوت وهو جبل بأسفل مكة، فتخالفوا: إنا يد على غيرنا ما سجا ليل ووضح نهار وما رئي حبشي مكانه، فسموا الأحابيش، باسم الجبل، وقيل: بل هو واد يمكة، وقيل: سموا أحابيش لاجتماعهم . والتجمع في كلام العرب هو التحبش . والحُباشة -بالضم- الجماعة ليسوا من قبيلة واحدة وكذلك الأحبوش والأحابيش . الشامى: مرجع سابق ، ( ٤/ ٢٥٧ ) .

<sup>(</sup>٣) الشامي: مرجع سابق ، ١٨٢/٤ .

# المطلب الثاني: عدد وعدة جيش المشركين:

خرجت قريش في شوال من السنة الثالثة من الهجرة النبوية الشريفة (( واحتمع إليها من المشركين ثلاثة آلاف مقاتل من قريش والحلفاء والأحابيش، ورأى قادة قريش أن يستصحبوا معهم النساء حتى يكون ذلك أبلغ في استماتة الرجال دون أن تصاب حرماتهم وأعراضهم وكان عدد هذه النسوة خمس عشرة امرأة .

وكان سلاح النقليات في هذا الجيش ثلاثة آلاف بعير، ومن سلاح الفرسان مائتا فــارس، جنبوها طول الطريق، وكان من سلاح الوقاية سبعمائة درع.

وكانت القيادة العامة إلى أبي سفيان بن حرب، وقيادة الفرسان إلى خالد بن الوليد يعاونه عكرمة بن أبي جهل . أمّا اللواء فكان إلى بني عبدالدار  $))^{(1)}$  .

# ¥ التحريض على اغتيال حمزة رضى الله عنه:

لقد عظم حنق المشركين على حمزة رضى الله عنه لما فعله بهم في غزوة بدر فقد (( دعا جبير بن مطعم غلاماً له حبشياً اسمه (وحشى) وكان يقذف بحربة له قذف الحبشة، قلما يخطئ بها، دعاه وطلب منه أن يخرج مع الجيش، وطلب منه أن يترصد حمزة بن عبدالمطلب ويغتاله بالحربة وقال له: إن أنت قتلت حمزة عم محمد بعمى طعيمة بن عدي (وكان حمزة هو الذي قتله يوم بدر) فأنت عتيق فأوعده ذلك )) (() ( وكانت هند بن عتبة كلما مرت بوحشي أو مرّ بها تقول : $(ويها ٔ ٔ أباد سمة، أشف واستشف))<math>(^{7})$ .

<sup>(</sup>١) المباركفوري: مرجع سابق ، ص ٢٧٧ .

<sup>(</sup>٢) باشميل: محمد باشميل، د.ت، غزوة أحد، مكتبة الملك عبدالله المركزية، جامعة أم القرى بمكة المكرمة، ص ٧٠ \* (وي ه) إذا أغراه بالشيء يقال ويها يافلان وهو تحريض، كما يقال دونك يا فلان . ( ابن منظور، مرجع سابق، مادة (وي ه)، (۲۰۸/۱).

<sup>(</sup>٣) الشامي: مرجع سابق ، ( ١٨٣/٤ ) .

المطلب الثالث: العباس رضي الله عنه يخبر النبي صلى الله عليه وسلم بمسير المشركين لحربه:

(( لما أجمعت قريش السير إلى المدينة كان لابد أن يكون للرسول صلى الله عليه وسلم عيناً تراقب تحركات قريش وتبلغه كل ما يحدث وهنا كان المراقب لتلك التحركات هو العباس بن عبدالمطلب عم الرسول صلى الله عليه وسلم والذي لازال حينها على كفره ولكن الروابط والصلات لا يمكن أن تنقطع بين من ذهب ليستوثق لابن أخيه ليلة العقبة وبين الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم وهنا يرسل العباس رسالة مع رجل من بني غفار وفي رواية اليعقوبي من جهينة وشرط عليه أن يصل المدينة في خلال ثلاثة أيام وكتب يقول: إن قريشاً قد أجمعت السير إليك فاصنع ما كنت صانعاً إذا قدموا عليك وتقدم في استعداد التأهب وذكر عددهم وعدهم ))(۱) . (( فقدم عليه وهو بقباء) فقرأه عليه أبي بن كعب، واستكتم أبياً، ونزل صلى الله عليه وسلم على سعد بن الربيع فأخيره بكتاب العباس، فقال: والله إني لأرجو أن يكون خيراً، فاستكتمه إياه، فلما خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ قال: ما أنت وذاك، لا أمّ لك، قالت: قد كنت أسمع عليكم وأخبرت سعداً بما سمعت، فاسترجع وقال: أراك كنت تسمعين علينا، وانطلق بما إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فأدر كه فأخيره خبرها، وقال: يا رسول الله إن خفت أن يفشو الخبر فترى أبي المفشي له، وقد فأخيره خبرها، وقال: يا رسول الله صلى الله عليه وسلم ، خاركه أن يا المفشي له، وقد السكتمتين إياه، فقال: وسلم الله عليه وسلم : حلً عنها ))(۱) .

(( وقد يقول قائل: إن رسالة العباس هذه لا تعد داخلة ضمن نــشاط الاســتخبارات الإسلامية، حيث كانت من العباس ابتداء، والذي لم يزل على دين قومه. فيقال لــه: إن التحقيق في هذا -كما ذكر ابن عبدالبر وابن حجر - أنه رضي الله عنه كان قد أسلم قبــل بدر وحرج مع قومه يوم بدر مكرها، فلذلك نمى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن قتله كما روى ذلك ابن إسحاق بسنده عن العباس. وفي شأن إسلام العباس يروي ابن إسحاق بسنده عن ابن عباس -رضى الله عنهما - قال: بعثت قريش في فداء أسراهم. وقال العباس بسنده عن ابن عباس -رضى الله عنهما - قال: بعثت قريش في فداء أسراهم. وقال العباس

(١) دراسة: الباكري: حسين أحمد ، ١٣٩٩هـ، بعنوان: مرويات غزوة أحد، رسالة ماجستير غير منشورة شعبة السنة المشرفة، قسم الدراسات العليا، الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة ، ص ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) الشامي: مرجع سابق ، (١٨٣/٤) .

: إني كنت مسلماً فترل فيه [ (كا كله الله العباس: فأعطاني الله مكان العشرين أوقية عشرين عبداً، كلهم في يده مال يضرب به، مع ما أرجو من المغفرة . وثما يدل على أن هذه الرسالة محسوبة من أعمال الاستخبارات الإسلامية، ويدل في الوقت نفسه على النظر الثاقب، والحنكة القيادية، التي أوتيها رسول الله صلى الله عليه وسلم أن العباس بن عبداللطلب وضي الله عنه - كان بعد أن أسلم يحب أن يهاجر ويقدم على رسول الله عليه وسلم أن مقامك . كمكة خير " حيث أراد رسول الله صلى الله عليه وسلم من ذلك أن يجعل له . كمكة مركزاً ثابتاً لنقل حيث أراد رسول الله صلى الله عليه وسلم من ذلك أن يجعل له . كمكة مركزاً ثابتاً لنقل

أحبار القوم ونواياهم، وغير ذلك من الحكم ))(١) .

والذي يزيد الأمر تأكيداً وهو اهتمام النبي صلى الله عليه وسلم بمعرفة أمر القوم وتحركاتهم وتجهيزاتهم هو أنه صلى الله عليه وسلم (( أرسل الحباب بن المنذر بن الجموح إلى قريش يستطلع أخبارهم، فدخل فيهم فخرج ثم جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال له: ( ما رأيت ؟ قال: رأيت يا رسول الله عدداً، حزرتهم ثلاث آلاف، يزيدون قليلاً أو ينقصون قليلاً، والخيل مائتي فرس، ورأيت دروعاً ظاهرة، حزرتما سبعمائة درع ... ثم تابع رسول الله صلى الله عليه وسلم رصد أخبار الجيش، وتحركاته ونواياه، فأرسل أنس ومؤنس ابني فضالة الظفريين، ليأتياه بالأخبار، فأتيا رسول الله صلى الله عليه وسلم يخبراه أهم قد خلوا إبلهم وخيلهم في الزرع الذي بالعريض حتى تركوه ليس به خضراء ))(٢) إذاً كان هذا الحس الأمني والنشاط الاستخباراتي ظاهراً في حربه صلى الله عليه وسلم مع أعدائه ومن يتتبع ذلك يجد له أمثلة في بدر والخندق وغيرها من غزوات الرسول صلى الله عليه وسلم .

(۱) الجريوي: مرجع سابق ، ص ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٣٩ .

# المطلب الرابع: رؤيا رسول الله صلى الله عليه وسلم ومشاورته أصحابه رضي الله عنهم:

(( روى الإمام أحمد والطبراني والحاكم والبيهقي عن أنس رضي الله عنه: أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "رأيت فيما يرى النائم كأني مردف كبشاً، وكأن ظُبة " سيفي انكسرت، فأولت إرداف الكبش أننا نقتل كبش القوم، وأولت كسر ظبة سيفي قتل رجل من عترتي" فقتل حمزة، وقتل طلحة بن أبي طلحة وكان صاحب اللواء.

وروى الإمام أحمد والنسائي والدارمي والضياء المقدسي بسند صحيح عن جابر بن عبدالله رضي الله تعالى عنهما أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال :"رأيت أيي في درع حصينة، ورأيت بقراً تنحر . فأولت الدرع الحصينة المدينة، وأن البَقرَ بَقْرٌ \*، والله خير" ))(١) ، وهذه الرؤيا بدون شك ألها في غزوة أحد فقد ذكرتما كتب السيرة حين ذكرت أحداث غيزوة أحد وكذلك ذكرها الحافظ ابن حجر رحمه الله تعالى في كتابه: فتح الباري في باب مين قتل من المسلمين يوم أحد وهي من دلائل نبوته صلى الله عليه وسلم حيث أحسر بقتل كبش القوم وأنه صلى الله عليه وسلم سيصاب في رجل من أهل بيته فكان الأمر كما ذكر صلى الله عليه وسلم حيث أصيب في عمه وحبيبه حمزة بن عبدالمطلب رضي الله عنه .

# ¥ قريش وأتباعها من المشركين تصل أحد:

واصل حيش المشركين زحفه إلى طيبة الطيبة مدينة رسول الله صلى الله عليه وسلم تؤزهم شياطينهم أزاً لقتال المؤمنين فقد (( تابع حيش مكة سيره على الطريق الغربية الرئيسية المعتادة، ولما وصل إلى الأبواء اقترحت هند بنت عتبة -زوج أبي سفيان- بنبش قبر أم رسول الله صلى الله عليه وسلم بيد أن قادة الجيش رفضوا هذا الطلب، وحنروا من العواقب الوحيمة التي تلحقهم لو فتحو هذا الباب. ثم واصل حيش مكة سيره حتى اقترب من المدينة، فسلك وادي العقيق، ثم انحرف فيه إلى ذات اليمين حتى نزل قريباً بجبل أحد في

<sup>\*</sup> ظبة السيف : أي حدُّه ، وهو ما يلي طرف السيف . ابن منظور: مرجع سابق ، مادة (ظبا)، ( ٢٥/ ٢٢ ) .

<sup>\*</sup> البقر : الشق . (( وقد وقع في حديث ابن عباس ومرسل عروة : " تأولت البقر التي رأيت بقراً يكون فينا . قال: فكان ذلك من أصيب من المسلمين )) انتهى . وقوله : (( بَقْرٌ )) هو بسكون القاف وهو شق البطن، وهذا أحد وجوه التعبير أن يشتق من الاسم معنى مناسب )) . ابن حجر: مرجع سابق ، (٩/ ١٥٨) .

<sup>(</sup>١) الشامي: مرجع سابق (٤/ ١٨٤).

مكان يقال له عينين في بطن السبخة من قناة على شفير الوادي -الذي يقع شمالي المدينة - فعسكر هناك يوم الجمعة السادس من شهر شوال سنة ثلاث من الهجرة  $))^{(1)}$ .

# ¥ الوضع العام بالمدينة:

لقد صار من شبه المؤكد نشوب الحرب بين جند الله وجند الشيطان ولذا أخذ المؤمنون يستعدون لهذا الأمر فقد (( ظلت المدينة في حالة استنفار عام على رجالها السلاح لا يفارقهم حتى وهم في أوقات الصلاة استعداداً للطورائ . وانتشر جند الإسلام حول مداخل المدينة يحرسونها خوفاً من أن يؤخذوا على غرة . وانتخبت مفرزة من الأنصار لحراسة رسول الله صلى الله عليه وسلم في بيته، وقد كان ضمن هذه المفرزة ثلاثة من سادات الأنصار هم "سعد بن معاذ وأسيد بن حضير وسعد بن عبادة" باتوا وعليهم السلاح في المسجد على باب رسول الله صلى الله عليه وسلم يحرسونه ))(٢) .

وأمام هذا الوضع الذي يحتاج إلى قرار مصيري لم ينفرد رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو المؤيد بالوحي بالرأي ولو أمر أصحابه بأمر لقالوا رضى الله عنهم : سمعنا وأطعنا لكنه صلى الله عليه وسلم يعلم الأمة فيعقد مجلساً يشاور فيه أصحابه في هذا الأمر ويقول (( : إن رأيتم أن تقيموا بالمدينة ونجعل النساء والذراري في الآطام، فإن أقاموا أقاموا بشر مقام وإن دخلوا علينا قاتلناهم في الأزقة فنحن أعلم كما منهم، ورموا من فوق الصياصي والآطام وكانوا قد شبكوا المدينة بالبنيان من كل ناحية فهي كالحصن، وكان هذا الني ذكره رسول الله صلى الله عليه وسلم رأي الأكابر من المهاجرين والأنصار، وكان عبدالله بن أبي يرى رأي رسول الله صلى الله عليه وسلم . فقال جماعة من المسلمين غالبهم أحداث لم يشهدوا بدراً، وطلبوا الشهادة وأحبوا لقاء العدو، وأكرمهم الله تعالى بالشهادة يوم أحد: يا رسول الله أخرج بنا إلى أعدائنا، لا يرون أنا جبنا عنهم، فقال عبدالله بن أبي: يرسول الله أقم بالمدينة ولا تخرج، فو الله ما خرجنا منها إلى عدو لنا قط إلا أصاب منا، ولا دخلها علينا إلا أصبنا منه، فدعهم يا رسول الله فإن أقاموا بشر مجلس، وإن دخلوا قاتلهم الرجال في وجوههم، ورماهم الصبيان بالحجارة من فوقهم، وإن رجعوا رجعوا قاتلهم الرجال في وحوههم، ورماهم الصبيان بالحجارة من فوقهم، وإن رجعوا رجعوا

<sup>(</sup>۱) المباركفوري: مرجع سابق ، ص ۲۷۸ .

<sup>(</sup>۲) باشميل: مرجع سابق ، ص ۷۶ .

خائبين كما جاءوا . فقال حمزة بن عبدالمطلب، وسعد بن عبادة، والنعمان بن مالك في طائفة من الأنصار: إنا نخشى يا رسول الله أن يظن عدونا أنا كرهنا الخروج إليهم جبناً عن لقائهم، فيكون هذا حرأة منهم علينا، وقد كنت يوم بدر في ثلاثمائة رجل، فظفرك الله تعالى عليهم، ونحن اليوم بشر كثير، قد كنا نتمنى هذا اليوم وندعو الله تعالى به، فساقه الله تعالى إلينا في ساحتنا، ورسول الله صلى الله عليه وسلم لما يرى من إلحاحهم كاره، وقد لبسوا السلاح ))(١) .

وأمام هذا الحماس والإصرار من شباب الصحابة والمتحمسين للقتال والطالبين للشهادة يترل سيد ولد آدم صلى الله عليه وسلم عن رأيه لرأي الأغلبية ولكن الصحابة شعروا بالندم على إلحاحهم على رسول الله صلى الله عليه وسلم بالخروج فبعد أن (( دخل رسول الله صلى الله عليه وسلم بيته ومعه أبو بكر وعمر رضي الله عنهما، فعمماه وألبساه، وقل صف الناس له بين حجرته إلى منبره، ينتظرون حروج رسول الله صلى الله عليه وسلم فجاء سعيد بن معاذ<sup>(۲)</sup> وأسيد -بضم الهمزة وفتح السين المهملة - ابن حضير -بضم الحاء المهملة وفتح الضاد المعجمة - فقالا للناس: استكرهتم رسول الله صلى الله عليه وسلم وقلتم له ما قلتم، والوحي يترل عليه من السماء، فردوا الأمر إليه، فما أمركم به فافعلوه، وما ورأيتم له فيه هوى ورأياً فأطيعوه . فبينما هم على ذلك إذ حرج رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد لبس الدرع فأظهرها، وحزم وسطه بمنطقة من حمائل سيف من أدم واعتم، وتقلد السيف، وندم الناس على إكراهه فقالوا: يا رسول الله استكرهناك و لم يكن لنا وتقلد السيف، وندم الناس على إكراهه فقالوا: يا رسول الله استكرهناك و لم يكن لنا الحديث فأبيتم، ولا ينبغي لنبي إذا لبس لامته أن يضعها، حتى يحكم الله بينه وبين أعدائه - الحديث فأبيتم، ولا ينبغي لنبي إذا لبس لامته أن يضعها، حتى يحكم الله بينه وبين أعدائه - ما صبرتم ))(٣).

(١) الشامي: مرجع سابق ، (٤/ ١٨٦) .

<sup>(</sup>٢) لعل الصواب: سعد بن معاذ كما ذكر المباركفوري: مرجع سابق، ص ٢٨٠ .

# المطلب الخامس: استعداد النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه لملاقاة عدوهم والتخطيط لذلك :

وبعد المشورة والاستقرار على الخروج قطع رسول الله صلى الله عليه وسلم أي محاولة للعدول عن هذا الرأي أو محاولة لإشاعة الاضطراب . فلم يبق إلا الخروج لملاقاة العدو ولا يغفل رسول الله صلى الله عليه وسلم حاجة من في المدينة من الضعفة والصبيان والنساء إلى ترتيب وتأمين وضعهم فمن ناحية الترتيب الإداري ((استخلف على المدينة ابن أم مكتوم))(۱) .

أما من الناحية الأمنية فإنه (( لما هم رسول الله صلى الله عليه وسلم بالخروج، خشي غدر وخيانة يهود، بمن سيترك في المدينة من النساء والصبيان، فأمر أن يجعلوا في أطم من آطام المدينة، لحفظهن من كيد الأعداء، وبالفعل لم يخب ظن الرسول صلى الله عليه وسلم في أهل الغدر والخيانة، حيث جاءوا يريدون إيذاء المسلمين في أهلهم وذراريهم، فعن صفية بنت عبدالمطلب رضي الله عنها ألها قالت: "إن رسول الله صلى الله عليه وسلم لما خرج إلى أحد، جعل نساءه في أطم يقال له "فارع" " فجاء ناس من اليهود فبقي أحدهم في الحصن حتى أطل علينا، فضربت صفية رأسه حتى قطعته، ثم أخذت رأسه فرمت به عليهم، فقالوا: قد علمنا أن محمداً لم يكن يترك أهله خلوفاً ليس معهم أحد، فتفرقوا ))(٢)

(١) الشامي: مرجع سابق ، (١/ ١٨٦) .

<sup>\*</sup> أطم: الأطم . حصن مبنى بحجارة، وقيل هو كل بيت مربع مسطح وقيل الأطم مثل الأحـــم، يخفــف ويثقـــل، والجمع القليل آطام وآجام .... والكثير أطوم، وهي حصون لأهل المدينة . ابن منظور، مادة (أطم)، ( ١/ ١١٩) .

<sup>(</sup>٢) الجريوي: مرجع سابق، ص٥٠.

### \*عقد الألوية

وعقد رسول الله صلى الله عليه وسلم ثلاثة ألوية: لواء الأوس من الأنصار ودفعة إلى أسيد بن حضير ولواء الخزرج أيضاً من الأنصار ودفعه إلى الحباب بن المنذر ولواء المهاجرين دفعه إلى مصعب بن عمير وفي روايات إلى علي بن أبي طالب والجمع بين الروايات كما قال ابن عبدالبر: (( لم يختلف أهل السير أن راية رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم بدر ويوم أحد كانت بيد مصعب بن عمير فلما قتل يوم أحد أحذها علي بن أبي طالب ))(١) .

### ¥ عدد وعدة المسلمين:

(( بلغت قوة حيش النبي صلى الله عليه وسلم -قبل أن يتمرد المنافقون - ألف مقاتل كما تقدم، يقابلهم من جانب المشركين ثلاثة آلاف مقاتل، وبعد أن تمرد المنافقون، صار حيش الرسول صلى الله عليه وسلم سبعمائة مقاتل فقط.

ولم يكن مع المسلمين من سلاح الوقاية سوى مائة درع، بينما يوجد في حيش المسشركين سبعمائة دارع . كما أن المسلمين ليس لهم من سلاح المطاردة أكثر من فرس واحد، بينما يوجد في حيش مكة من هذا السلاح المهم مائتا فرس  $)^{(7)}$ .

إذاً ليس هناك تقارب بين الجيشين من حيث العدد والعدة ومع هذا يخرج هذا الجيش الإسلامي صابراً محتسباً رابط الجأش بل حريصاً على ملاقاة عدوه لإدراكه أنه سيظفر بإحدى الحسنيين.

# ¥ خروج النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه إلى أحد وما كان من خيانة ابن أبي :

هنا وقد اكتمل الإعداد الذي في استطاعة رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه لم يبق الا التحرك لملاقاة عدوهم ولذا ((ركب رسول الله صلى الله عليه وسلم فرسه السسكب، وتقلد القوس، وأخذ قناة بيده، والمسلمون عليهم السلاح، منهم مائة دارع، وخرج السعدان أمامه يعدوان: سعد بن معاذ وسعد بن عبادة، كل منهما دارع، والناس عن يمينه

(۲) باشمیل : مرجع سابق ، ص ۸۰ .

<sup>\*</sup> الألوية : جمع لواء بكسر اللام والمد، قال في المغرب: اللواء علم الجيش وهو دون الراية، لأنه شقة ثــوب يلــوى ويشد إلى عود الرمح ، والراية علم الجيش ويكنى أم الحرب وهو فوق اللواء . المبار كفوري: محمد بن عبــدالرحمن، تحفة الأحوذي بشرح حامع الترمذي (٥/ ٢٦٥) .

<sup>(</sup>١) الباكري : مرجع سابق ، ص ٦٧ .

وشماله، حتى إذا انتهى إلى رأس الثنية رأى كتيبة خشناء لها زجل فقال: ما هذا ؟ قالوا: هؤلاء حلفاء عبدالله بن أبي من يهود فقال: أسلموا ؟ فقيل: لا ، فقال: إنا لا نستنصر بأهل الشرك على أهل الشرك ))(١)

ويأبي رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو الواثق بربه المطمئن إلى نصره ووعده الاستعانة باليهود في هذا الموطن الحرج .

ثم مضى رسول الله صلى الله عليه وسلم في طريقه إلى أحد وعندما وصل (( إلى مقام يقال له "الشيخان" استعرض جيشه، فرد من استصغره و لم يره مطيقاً للقتال، و كان منهم عبدالله بن عمر بن الخطاب، وأسامة بن زيد، وأسيد بن ظهير، وزيد بن ثابت، وزيد بسن أرقم، وعرابة بن أوس، وعمرو بن حزم، وأبو سعيد الخدري وزيد بن حارثة الأنصاري، وسعد بن حبة ويذكر في هؤلاء البراء بن عازب، لكن حديثاً في البخاري يدل على شهوده القتال ذلك اليوم) (٢).

وهذه تصفية ثانية للجيش مع حاجته صلى الله عليه وسلم للرجال لكن الرحمة النبوية تشفق على هؤلاء الأطفال من تحميلهم ما لا يطيقون مع ألهم خرجوا راغبين غير مكرهين والذي يدل لذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم أجاز يومئذ رافع بين خديج لأنه كان ماهراً في الرماية (( فقال سمرة: أنا أقوى من رافع، أنا أصرعه، فلما أخبر رسول الله صلى الله عليه وسلم بذلك أمرهما أن يتصارعا أمامه، فتصارعا، فصرع سمرة رافعاً، فأجازه أيضاً ))(٢) فهذا الموقف يدل على حرصهم ورغبتهم رضي الله عنهم أن يشهدوا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم القتال .

وفي هذا المكان -الشيخين- الذي ردّ النبي صلى الله عليه وسلم فيه الغلمان ((أدركهم المساء، فأذن بلال بالمغرب فصلى النبي صلى الله عليه وسلم بأصحابه، ثم أذن بالعشاء فصلى بجم، وبات بذلك الموضع القريب من معسكر المشركين. وقد انتخب مفرزة لحراسة

\_

<sup>(</sup>۱) الشامي : مرجع سابق ،  $( \, \, 1 \, \, )$  .

<sup>\*</sup> الشيخان بلفط تثنية شيخ: أُطُمان سميا بشيخ وشيخة، كانا هناك على الطريق الشرقية إلى أحـــد مــع الحــرة . الشامي: مرجع سابق ( ٢ ٢٦١) .

<sup>(</sup>٢ ) المباركفوري : مرجع سابق ، ص ٢٨١ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٨٢ .

المعسكر قوامها خمسون رجلاً، باتوا يقومون بأعمال الدورية طائفين حول المعسكر، وقد أعطى الرسول صلى الله عليه وسلم قيادة قوة الحراسة هذه إلى محمد بن مسلمة الأنصاري. وتولى ذكوان بن عبد قيس تلك الليلة حراسة الذات النبوية الكريمة )(١).

وقبل طلوع الفجر تحرك النبي صلى الله عليه وسلم بمن معه ثم قال : (("أيسن الأدلاء؟ من رجل يخرج بنا من كثب لا يمر بنا عليهم ؟ " ...... فقال أبو خيثمة: أنا يا رسول الله فسلك به في حرة بني حارثة وبين أموالهم، حتى سلك في ماء مربع -بكسسر الميم وفتح الموحدة - ابن قيظي -بفتح القاف فمثناة تحتية فطاء معجمة مسشالة - وكان منافقاً ضرير البصر، فلما سمع حس رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن معه من المسلمين قام يحثو التراب في وجوههم، ويقول: إن كنت رسول الله فإني لا أحل لك أن تدخل حائطي، وذكر أنه أخذ حفنة من تراب في يده، ثم قال: والله لو أعلم أبي لا أصيب غيرك فضربت بما وجهك . فابتدره القوم ليقتلوه فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "لا تقتلوه فهذا الأعمى أعمى القلب أعمى البصر" )(٢).

واستمر الجيش في مسيره حتى بلغ الشوط\* فقام رأس النفاق عبدالله بن أبي بحركة ماكرة خبيثة وهي أنه انخذل ورجع بثلث الجيش (( وقال: أطاعهم وعصاني، ما ندري علام نقتل أنفسنا ههنا أيها الناس. فرجع بمن اتبعه من قومه من أهل النفاق والريب، واتبعهم عبدالله بن عمرو بن حرام السلمي والد جابر بن عبدالله فقال: يا قوم أذكركم الله ألا تخذلوا قومكم ونبيكم عندما حضر عدوهم، يا قوم تعالوا فقاتلوا في سبيل الله أو ادفعوا، فقالوا: لو نعلم قتالاً ما أسلمناكم، لا نرى أن يكون قتال، ولئن أطعتنا لترجعن معنا . فلما استعصوا عليه وأبوا إلا الانصراف قال: أبعدكم الله، أعداء الله، فسيغني الله تعالى نبيه عنكم ))(٢).

(۱) باشمیل: مرجع سابق ، ص ۸٤ .

\_

<sup>(</sup>۲) الشامي : مرجع سابق (۲/ ۱۸۸) .

<sup>\*</sup> هو مكان ملعب التعليم بالمدينة الآن . أحمد: مهدي رزق الله ، ١٤٢٤هــ ، السيرة النبوية في ضــوء المــصادر الأصلية ، ط٢ ، دار إمام الدعوة ، الرياض ، (ج: ١/ص ٤٦٦ ) .

<sup>.</sup>  $(1 \wedge 1 \wedge 1)$  الشامي : مرجع سابق  $(2 \wedge 1 \wedge 1)$  .

وقد كادت هذه الحركة من هذا المنافق أن تحدث خللاً في الجيش الإسلامي لـولا عناية الله تعالى ثم الحكمة النبوية في معالجة مثل هذا التصرف من هذا المنافق وذلك أنه نتج عن فعلته هذه أمران :

الأول: شيء من الاختلاف في الرأي حيال هذا التصرف الغادر (( فقد رأى فريق من قادة حيش النبي صلى الله عليه وسلم تأديب هؤلاء المتمردين والقضاء عليهم للتخلص منهم قبل الاشتباك مع حيش المشركين ولكن فريقاً آخر (وعلى رأسهم النبي القائد الأعلى صلى الله عليه وسلم) رأوا غير الرأي الأول: رأوا ترك هؤلاء المتمردين وشأهم الآن ))(١).

ولا شك أن هذا هو الرأي الصحيح في مثل هذا الظرف لأن قتالهم سيــشتت الجــيش ويضعف قوته ويفتح عليهم أكثر من جبهة .

# ¥ اختيار النبي صلى الله عليه وسلم للمكان الذي سيعسكر فيه :

وهنا تجلت حكمة النبي صلى الله عليه وسلم وحسن درايته بأمر الحرب فقد احتار مكاناً أحسن ما يكون مع أن العدو قد سبقه إلى أرض المعركة ولكن تجلت حكمة النبي صلى الله عليه وسلم في اختيار المكان حيث ((كانت خطة حكيمة ودقيقة جداً، تتجلف فيها عبقرية قيادة النبي صلى الله عليه وسلم العسكرية وإنه لا يمكن لأي قائد مهما تقدمت كفاءته أن يضع خطة أدق وأحكم من هذا- فقد احتل أفضل موضع من ميدان المعركة، مع أنه نزل فيه بعد العدو، فقد حمى ظهره ويمينه بارتفاعات الجبل، وحمى ميسرته وظهره -حين يحتدم القتال - بسد الثلمة الوحيدة التي كانت توجد في جانب الجيش

<sup>(</sup>۱) باشمیل: مرجع سابق ، ص ۹۰ .

<sup>(</sup>٢) ابن كثير: إسماعيل ، ٢٦ ١هـ، البداية والنهاية ، ط٢ ، دار الكتب العلمية ، بيروت ( ١٥/٤) .

الإسلامي واختار لمعسكره موضعاً مرتفعاً يحتمى به -إذا نزلت الهزيمــة بالمــسلمين- ولا يلتجئ إلى الفرار، حتى يتعرض للوقوع في قبضة الأعداء المطاردين وأسرهم. ويلحق مـع ذلك خسائر فادحة إلى أعدائه إن أرادوا احتلال معسكره وتقدموا إليه، وألجأ أعــداءه إلى قبول موضع منخفض يصعب عليهم جداً أن يحصلوا على شيء من فوائد الفتح إن كانت الغلبة لهم))(١).

### ¥ التعليمات الأخيرة ورفع الروح المعنوية :

أما وقد صار الاشتباك بين جند الله تعالى وجند الشيطان قاب قوسين أو أدبى قام النبى صلى الله عليه وسلم بعدة خطوات يمكن تحديدها بــ:

1 - وضع الرماة على جبل (عينين)\*: وحدد لهم المهمة المطلوبة منهم تحديداً واضحاً وقد كانوا خمسين من أمهر رماة المسلمين وأمر عليهم عبدالله بن جبير رضي الله عنه وكان مما قاله صلى الله عليه وسلم لهم:" انضح الخيل عنا بالنبل لا يأتونا من خلفنا إن كانت لنا أو علينا، فاثبت مكانك لا نؤتين من قبلك "(۲) "احموا لنا ظهورنا لا يأتونا من خلفنا وارشقوهم بالنبل، فإن الخيل لا تقدم على النبل، إنا لا نزال غالبين ما ثبتم مكانكم ... إن رأيتمونا تتخطفنا الطير فلا تبرحوا مكانكم، حتى أرسل إليكم، وإن رأيتمونا نقتل فلا تغيثونا ولا تدفعوا عنا"(۲) "وإذا رأيتمونا نفرمهم حتى ندخل في عسكرهم فلا تفرقوا مكانكم، وإن رأيتمونا نقتل فلا تبرحوا، حتى أرسل إليكم، وإن رأيتمونا نقتل فلا تعينونا ولا تدفعوا عنا"(٤) "

ويختم صلى الله عليه وسلم هذه الأوامر المحددة الواضحة الصريحة مرة إلى القائـــد ومرة إلى الجنود بقوله:" اللهم إني أشهدك عليهم"(٥).

\* عينين : حبيل من حبال أحد بينهما واد ، قيل إن إبليس قام عليه ونادى : إن محمداً قد قتل، ويسمى اليوم حبـــل الرماة ... ويغلب على لونه الاحمرار، يقع حنوبي ضريح سيد الشهداء  $\mathbf{t}$  ، ويفصل بينهما وادي قناة . الجريوي: مرجع سابق ، ص ٦٩ .

\_

<sup>(</sup>١) المباركفوري: مرجع سابق ، ص ٢٨٥ .

<sup>. (</sup>  $\pi V / \pi$  ) ابن هشام: مرجع سابق ، (  $\pi V / \pi$  ) .

<sup>(</sup>٣) باشميل: مرجع سابق ، ص ٩٨ .

<sup>. (</sup>۱۹۰/٤) الشامي : مرجع سابق ( $\xi$ )

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق.

فأي تعليمات أوضح وأصرح من هذه في تحديد المهمة المطلوبة من الرماة وعدم ترك الجبل بأي حال!! .

### ٢ - مساندة الرماة:

لم يكن بمقدور الرماة سد جميع النغرة بين موضعهم وحبل أحد وذلك أن ((المسافة بين حبل الرماة وحبل أحد -وهي المنطقة التي أراد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يحميها الرماة - أقول ستجد المسافة تقدر بما يقارب ثلاثمائة وخمسون ذراعاً وهي مسافة ليست بالقصيرة، وإذا رأيت فإن السلاح الذي تمتلكه كتيبة الرماة من أجل المحافظة على هذه المنطقة هو الرماح والسهام، ولا يمكن من خلال هذا السلاح تغطية جميع تلك المسافة، حيث إن مدى فعالية السهم تتراوح ما بين خمسين إلى سبعين ذراعاً، وهنا سيكون من السهولة احتراق ذلك المضيق بعيداً عن سهام الرماة .... وإن عدنا إلى الجواب فيقال: قد ذكر ابن الأثير -رحمه الله - في كتابه الكامل في التاريخ أن النبي صلى الله عليه وسلم قد أسند إلى كتيبة من المسلمين بقيادة الزبير بن العوام ويسانده المقداد بن الأسود مهمة الصمود في وجه فرسان خالد بن الوليد بالتعاون مع كتيبة الرماة، وذكر أيضاً أن خالـداً وعكرمة أقبلا فلقيهما الزبير والمقداد فهزما المشركين ))(١) . وبهذا التصرف الحكيم أغلـق النبي صلى الله عليه وسلم في وجه خالد التسلل إلى ظهر معسكر المسلمين .

#### ٣- التعبئة القتالية:

ويراد بما ((صف الجنود في مواقعهم، وتوزيع المهام، وعقد الألوية، وتكتيب الكتائب )) (٢) فقد عقد صلى الله عليه وسلم ثلاثة ألوية: لواء الأوس وأسنده إلى أسيد بن حضير، ولواء الخزرج وأسنده إلى الحباب بن المنذر، ولواء المهاجرين وأسنده إلى مصعب ثم إلى على بن أبي طالب .

وجعل صلى الله عليه وسلم للجيش ميمنة وجعل عليها المنذر بن عمرو، وميسرة وجعل عليها الزبير بن العوام ويسانده المقداد بن الأسود . وجعل كتيبة الرماة على حبل عينين .

<sup>(</sup>١) الجريوي : مرجع سابق ، ص ٧٦ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٧١ .

وصف صلى الله عليه وسلم أصحابه فكان (( يمشي على رجليه، يسوي تلك الصفوف ويبويء أصحابه للقتال يقول: تقدم يا فلان وتأخر يا فلان حتى إنه يرى منكب الرحل خارجاً فيؤخره، فهو يقومهم كأنما يقوم هم القداح )(١).

## ٤ - شعار النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه وكلمة السر:

لقد كان الشعار في هذه الغزوة هو: "أمِتْ أمِتْ أمِتْ "ومن الحكمة في اختيار هذا الشعار: (( ١- رفع الروح المعنوية للمسلمين والتفاؤل بالنصر والزيادة من حماس المؤمنين في قتال المشركين.

٢- إرهاب المشركين المقاتلين فإن المشرك حين يسمع المسلم يقول لأخيه المسلم وقد أقبلا
 عليه: أمت أمت أي اقتل اقتل تطير نفسه شعاعاً من أبطال أصحاب الشعار .

-7 أن الشعار بحد ذاته كلمة سر الليل عند العسكريين به يتعارف المقاتلون بعضهم على بعض ويتميز المؤمنين من الكافرين . )

### ٥ - بث الحماس ورفع الروح المعنوية للجند:

ولما لهذا الأمر من أثر عظيم في سير المعركة فقد أولاه النبي صلى الله عليه وسلم ما يستحقه من اهتمام فعرض وسام الشرف وهو سيفه الشريف بأسلوب مشوق جعل الكل يتشوف له، وذلك بأن عرض سيفه صلى الله عليه وسلم لمن يأخذه فتشوف له رجال فأمسكه عنهم ومنهم علي وعمر والزبير حتى أن الزبير قال ((لما أعطى رسول الله صلى الله عليه وسلم السيف لأبي دجانة وجدت في نفسي حين سألته فمنعني وأعطاه إياه، وقلت: أنا ابن صفية عمة رسول الله صلى الله عليه وسلم وقد قمت إليه وسألته إياه قبله، فأعطاه إياه وتركني، والله لأنظرن ما يصنع به، فاتبعته فخرج وهو يقول:

أنا الذي عاهدي خليلي ونحن بالسفح لدى النخيل أنا الله والرسول ألا أقوم الدهر في الكُيُّول\* أضرب بسيف الله والرسول

قال: فجعل لا يمر بشيء إلا أفراه وفتكه، وفلق به هام المشركين، وكان إذا كُلَّ شــحذه بالحجارة، ثم يضرب به العدو كأنه منجل، وكان في المشركين رجل لا يدع لنا جريحاً إلاّ

<sup>(</sup>١) الجريوي ، مرجع سابق ، ص ٧٢ .

<sup>(</sup>۲) الحواس ، مرجع سابق ، ص ۱۳۹ .

<sup>\*</sup> الكَّيُّول: آخر القوم، أو آخر الصفوف. الشامي: مرجع سابق ( ٤/ ٢٦٥ ) .

ذفف \* عليه، فجعل كل واحد منهما يدنو من صاحبه، فدعوت الله تعالى أن يجمع بينهما، فالتقيا فاحتلفا ضربتين، فضرب المشرك أبا دجانة فاتقاه بدرقته فعضت بسيفه، وضربه أبو دجانة فقتله . قال الزبير: ثم رأيته حمل على مفرق رأس هند بنت عتبة، ثم عدل السيف عنها، فقلت له: كل سعيك رأيته فأعجبني غير أنك لم تقتل المرأة، قال: إنحا نادت: يالصخر! فلم يجبها أحد وفي لفظ: رأيت إنساناً يحمش الناس حمشاً شديداً فصمدت إليه، فلما حملت عليه السيف ولول . فإذا امرأة فكرهت أن أضرب بسيف رسول الله صلى الله عليه وسلم امرأة لا ناصر لها ))(۱)

وكان أبو دجانة رضي الله عنه يتبختر في مشيته وهو حامل سيف رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبر عليه الصلاة والسلام أنها مشية يبغضها الله إلا في مثل ذلك الموطن.

<sup>\*</sup> ذفف: بذال معجمة وتهمل ففاءين الأولى مشددة مفتوحات : أي أسرع إلى قتلـــه . الـــشامي، مرجــع ســـابق (٢٦٦/٤) .

<sup>(</sup>۱) الحواس ، مرجع سابق ، ص ۱۹۲ .

### المطلب السادس: خطبة النبي صلى الله عليه وسلم في أصحابه وبداية القتال بالمبارزة:

وهنا قام رسول الله صلى الله عليه وسلم خطيباً في أصحابه يــشحذ عــزائمهم ويقويهــا ويذكرهم بفضل ما هم عليه وكان مما قاله في ذلك اليوم (( أيها الناس أوصيكم بما أوصابي وذحر لمن ذكر الذي عليه، ثم وطن نفسه له على الصبر واليقين، والجد والنــشاط، فــإن جهاد العدو شديد كريه، قليل من يصبر عليه إلاّ من عزم الله تعالى رشده، فإن الله تعالى مع من أطاعه، وإن الشيطان مع من عصاه، فافتتحوا أعمالكم بالصبر على الجهاد، التمسوا بذلك ما وعدكم الله تعالى [وعليكم] بالذي آمركم به، فإني حريص على رشدكم، وإن الاختلاف والتنازع والتثبيط من أمر العجز والضعف، مما لا يحب الله تعالى، ولا يعطي عليه النصر ولا الظفر، يا أيها الناس [جدد في صدري أن] من كان على حرام فرق الله تعالى بينه وبينه ومن رغب له عنه غفر الله له ذنبه، ومن صلى علي صلاة صلى الله عليه وملائكته عشراً، ومن أحسن من مسلم أو كافر وقع أجره على الله، في عاجل دنياه وآجل أخرته، ومن كان يؤمن بالله واليوم الآحر فعليه الجمعة إلا صبياً أو امرأة أو مريضاً أو عبداً مملوكاً ومن استغنى عنها استغنى الله عنه، والله غنى حميد، ما أعلم من عمل يقربكم إلى الله تعالى إلا وقد أمرتكم به، ولا أعلم من عمل يقربكم إلى النار إلا وقد نهيتكم عنه، وأنه قد نفث في روعي الروح الأمين أنه لن تموت نفس حتى تستوفي أقصى رزقها، لا ينقص منه شيء، وإن أبطأ عنها، فاتقوا الله ربكم وأجملوا في طلب الرزق، ولا يحملنكم استبطاؤه أن تطلبوه بمعصية الله تعالى، فإنه لا يقدر على ما عنده إلا بطاعته قد بين لكم الحلال والحرام غير أن بينهما شبهاً من الأمر، لم يعلمها كثير من الناس إلاّ من عصم الله تعالى فمن تركها حفظ عرضه ودينه، ومن وقع فيها كان كالراعي إلى جنب الحمى أوشك أن يقع فيه، وليس ملك إلاّ وله حمى، ألا وإن حمى الله تعالى محارمه، والمؤمن من المؤمنين كالرأس من الجسد، إذا اشتكى تداعى عليه سائر جسده والسلام عليكم"))(1).

وبمثل هذه الكلمات الصادقة المؤثرة يدخل المسلمون إلى المعركة وهم أصدق عزيمة وأكثر تصميماً على نصرة الله ورسوله ولأهمية هذا الأمر وأثره في نفوس الجند فقد قام في

(۱) الحواس: مرجع سابق ، ص ۱۹۰ .

الجيش المشرك من يحرضهم أيضاً ويحفزهم ومن ذلك ما صنعه أبو سفيان بن حرب القائد العام لجيش المشركين حيث حرض بني عبدالدار بقوله لهم: ((يا بني عبدالدار قد وليتم لواءنا يوم بدر فأصابنا ما قد رأيتم، وإنما يؤتى الناس من قبل راياتهم، إذا زالت زالوا، فإما أن تخلوا بيننا وبينه فنكفيكموه . فغضب بنو عبدالدار لقول أبي سفيان هذا أشد الغضب، وهموا به وتواعدوه، وقالوا له :"نحن نسلم إليك لواءنا ؟؟ ستعلم غداً إذا التقينا كيف نصنع" ، وكان ذلك الذي أراده أبو سفيان، وقد أثر استفزاز أبي سفيان في حملة اللواء أشد الأثر، مما حملهم على الثبات ساعة احتدام المعركة، فلم يسقط لواء مكة من أيديهم حتى أبيدوا عن بكرة أبيهم ))(١) و لم يقتصر التحريض على الرحال بل حتى في النساء قامت هند بنت عتبة -زوج أبي سفيان - يما قام به زوجها من التحريض في فكانت تضرب بالدف هي وبعض النسوة معها ((فتارة يخاطبن أهل اللواء فيقلن :

ويهاً بني عبدالدار ويهاً حماة الأدبار ضرباً بكل بتار

وتارة يأززن قومهن على القتال وينشدن:

إن تقتلوا نعانق ونفرش النمارق أو تدبروا نفارق فراق غير وامق (7)

ولكن شتان بين من يعلق القلب بالله والدار والآخرة وانتظار موعود الله وبين من يعلق القلب بشهوات الدنيا (نعانق، نمارق، وامق) ، أو يثير الحمية الجاهلية في النفوس .

### ¥ محاولات سياسية بائسة:

وفي هذه اللحظات الحرجة وقد كادت ساعة الصفر تدق تقوم قريش بمناورة سياسية بائسة عسى أن يخلي الأنصار بينهم وبين النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه من المهاجرين أما الأولى: فإن أبا سفيان أرسل إلى الأنصار خاصة يقول لهم ((: "يا معشر الأنصار، خلوا بيننا وبين ابن عمنا (يعني النبي صلى الله عليه وسلم) فننصرف عنكم، فلا

<sup>(</sup>۱) باشمیل: مرجع سابق ، ص ۱۰۵ .

<sup>(</sup>٢) المباركفوري: مرجع سابق ، ص ٢٨٨ .

حاجة لنا إلى قتالكم ) ولكن الأنصار رضي الله عنهم ردوا عليه رداً عنيفاً، ورفضوا عرضه، بعد أن أسمعوه ما يكره" ))(١)

أما المحاولة الثانية: فكانت عن طريق عميل خائن من أهل المدينة وهو أبو عامر الفاسق والذي كان يسمى (الراهب) قبل الإسلام ثم سمي بالفاسق بعد أن شرق بالإسلام و ذهب إلى أهل مكة يحرضهم على قتال رسول الله صلى الله عليه وسلم وجاء مع أهل مكة وظن أن قومه سيطيعونه كما قال لأهل مكة: إن قومه إذا رأوه أطاعوه ومالوا معه ((فوقف بين الصفوف، ونادى قومه من الأوس في معسكر المسلمين قائلاً: "يا معشر الأوس أنا أبو عامر الراهب، وكان المذكور رأس الأوس وسيدهم قبل الإسلام" ولكن قومه الأوس بمجرد أن سمعوا صوته، لم يتركوا له فرصة ليسترسل في الكلام، بل أجابوه بصوت واحد: (لا مرحباً بك ولا أهلاً يا فاسق) فلما سمع الخائن ردهم قال: "لقد أصاب قومي بعدي شر"))(٢)

### ¥ توجيه نبوي في المراحل الأخيرة:

وهنا يصدر النبي الكريم صلى الله عليه وسلم أمره لأصحابه بأن يتركوا المشركين يبدؤون القتال فإنه على الباغي تدور الدوائر ولذلك قال صلى الله عليه وسلم: "لا يقاتلن أحدث حتى نأمره بالقتال"(٣).

وهنا لم يبق إلا أن تعلن الحرب عن بدايتها ويبدأ البرال بين جند الله وحزبه وبين جند الشيطان وصدق الله العظيم: [ الإله الله العظيم ] [سورة الحج: ١٩] الشيطان وصدق الله العظيم : [ الإله الله العظيم ] [سورة الحج: ١٩] وقد كان من عادهم أن تبدأ الحرب بالمبارزة بين الفرسان وهذا الذي حصل فإن طلحة بن أبي طلحة العبدري وهو كبش الكتيبة وقائد حملة اللواء (( دعا إلى البراز، فأحجم عنه الناس حتى دعا ثلاثاً وهو على جمل له، فقام إليه الزبير بن العوام فوثب حتى استوى معه على بعيره، فعانقه، فاقتتلا فوق البعير، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "الذي يلي حضيض الأرض مقتول"، فوقع المشرك، ووقع عليه الزبير فذبحه، فأثنى عليه رسول الله وقال

<sup>(</sup>۱) باشميل: مرجع سابق، ص ۱۰۷.

<sup>(</sup>۲) المرجع السابق ، ص ۱۰۸ .

<sup>.</sup> (19./1) الشامي: مرجع سابق ، (19./1) .

: "إن لكل نبي حوارياً، وإن حواريّ الزبير" وقال : "لو لم يبرز إليه الزبير لبرزت إليه" ) (۱) وقد (( سر النبي صلى الله عليه وسلم بذلك سروراً عظيماً، ورفع صوته بالتكبير، فكبر المسلمون لتكبيره ) (۲) .

ولا شك أنه كان لهذا الموقف الرائع عظيم الأثر في رفع الروح المعنوية للمؤمنين كما أنه قد أدخل الرعب والهلع في صفوف المشركين وهم يفقدون أحد أبرز فرسالهم وقائد كتيبة حملة اللواء.

واستمرت المبارزة بين أولياء الله وأولياء الشيطان فقد قام (( طلحة بين عثمان صاحب لواء المشركين فقال: إنكم تزعمون أن الله يعجلنا بسيوفكم إلى النار ويعجلك بسيوفنا إلى الجنة فهل منكم أحد يعجله الله بسيفي إلى الجنة أو يعجلني بسيفه إلى النيار؟ فقام إليه علي بن أبي طالب فقال: والذي نفسي بيده لا أفارقك حتى يعجلك الله بيني إلى النار أو يعجلني بسيفك إلى الجنة فضربه علي فقطع رجله فسقط فانكشفت عورته فقال: أنشدك الله والرحم ابن عم! فتركه فكبر رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال لعلي أصحابه: ما منعك أن تجهز عليه؟ قال: إن ابن عمي ناشدني الرحم حين انكشفت عورته فاستحييت منه ))(٢) وكان من أفذاذ قريش وفرسالهم سباع بن عبدالعزى وقد ناداه (( حمزة للبراز قائلاً له (في سخرية): هَلُمّ إلي فأسرع إليه سباع يكت كتيت الفحل الهائح، فالتقاه حمزة بضربة هاشمية مسلمة جعلته كأمس الدابر . وقد كان لمقتل سباع هذا أثرس سيء في نفوس المشركين لأنه من أبطالهم المعتمد عليهم ساعة الشدة ))(٤).

<sup>(</sup>١) الشامي: مرجع سابق ، (١) ١٩٣١) .

<sup>(</sup>۲) باشميل: المرجع السابق ، ص ١١٦ .

<sup>(</sup>٣) الباكري: مرجع سابق ، ص ١٠٢ .

<sup>(</sup>٤) باشميل: المرجع السابق ، ص ١٢٠ .

# المبحث الثاني

# أحداث الغزوة ونتائجها

# وفيه ستة مطالب:

المطلب الأول: احتدام القتال حول لواء المشركين وانهزامهم ونجاح الخطة النبوية.

المطلب الثاني: اغتيال حمزة وارتكاب الرماة للخطأ الذي غير سير المعركة .

المطلب الثالث: نماذج عظيمة من بطولات أصحاب النبي صلى الله عليه وسلم رضي الله عنهم .

المطلب الرابع: حنكة النبي صلى الله عليه وسلم في الانحياز إلى الجبل وإعلان أبي سفيان عندئذ نهاية القتال.

المطلب الخامس: مواقف إيمانية رائعة بعد نهاية القتال.

المطلب السادس: حصاد المعركة.

### المطلب الأول: احتدام القتال حول لواء المشركين وانهزامهم ونجاح الخطة النبوية:

بعد تفوق المسلمين في المبارزة شدوا على حملة لواء المشركين من بين عبدالدار فكان مدار المعركة حوله وذلك أن سقوط اللواء بالذات في ذلك العصر يعني بداية الهزيمة . (( وصار أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم كتائب متفرقة فحاسوا العدو ضرباً حتى أجهضوهم عن إثقالهم، فحمل لواءهم أبو شيبة عثمان بن أبي طلحة، فحمل عليه حمزة بن عبدالمطلب [فضربه بالسيف على كاهله] فقطع يده ورجله حتى انتهى إلى مؤتزره وبدا سحره فقتله، فحمله أبو سعد بن أبي طلحة، فرماه سعد بن أبي وقاص، فأصاب حنجرته، فدلع لسانه فقتله، فحمله مسافع بن طلحة [بن أبي طلحة] فرماه عاصم بن ثابت بن أبي الأقلح -بالقاف- فقتله، فحمله الحارث بن طلحة فرماه عاصم بن ثابت فقتله، كلاهما يشعره سهماً فيأتي أمه سلافة فيضع رأسه في حجرها فتقول: يا بني من أصابك ؟ فيقول: سمعت رجلاً رماني يقول: خذها وأنا ابن الأقلح، فنذرت إن أمكنها الله من رأس عاصم أن تشرب فيه الخمر، وجعلت لمن جاء به مائة من الإبل، فحمل اللواء كلاب بن طلحة بن أبي طلحة فقتله الزبير بن العوام، وقيل: قزمان، فحمله الجلاس بن طلحة بن أبي طلحة -وهـو بضم الجيم وتخفيف اللام وفي آحره سين- فقتله طلحة بن عبيدالله، فحمله أرطاة بن شرحبيل، فقتله على بن أبي طالب فحمله شريح بن قارظ -وهو بضم الشين المعجمة وفتح الراء فمثناه تحتية ساكنة فحاء مهملة، وأبوه بقاف فألف فراء مكــسورة فظـاء معجمــة مشالة - فليس يدري من قتله، فحمله أبو زيد بن عمير بن عبدمناف بن هاشم بن عبدالدار فقتله قزمان، فحمله قاسط بن شرحبيل بن هاشم بن عبدالدار فقتله قزمان أيضاً، فحمله صواب -غلام لهم حبشي- فقالوا: لا نؤتين من قبلك فقطعت يمينه، فأخذ اللواء بــشماله فقطعت فالتزم القناة بصدره وعنقه وقال: اللهم هل أعززت ؟ فقالوا: نعم ، فرماه قزمان فقتله، وهو أثبت الأقاويل، فتفرق المشركون ](١).

وبدا بعد معركة اللواء هذه رجحان الكفة للمسلمين واندحار المشركين وانحسارهم فصار المشركين وانحسارهم فصار المسلمون كما قال الله عز وجل [ الله عز وجل ] المسلمون كما قال الله عز وجل [ الله عز وجل قال الله عز وجل المسلمون كما قال الله عن المسلمون كما قال الله عز وجل المسلمون كما قال الله عز وجل الله عز وجل المسلمون كما قال الله عن الله ع

1

<sup>(</sup>١) الشامي: مرجع سابق ، (١٩٥/٤) .

وأخذ جيش المشركين في التقهقر وأبلى أبو دجانة الأنصاري، وطلحة بن عبيدالله، وأسد الله وأسد رسوله حمزة بن عبدالمطلب، وعلي بن أبي طالب، وأنس بن النضر، وسعد بن الربيع، وغيرهم من المهاجرين والأنصار رضي الله عنهم بلاء شديداً وصدقوا القتال فحشوا المشركين حتى كشفوهم عن المعسكر، ولهكوهم قتلاً والهزم المشركون بنسائهم حتى بدت سوقهن وخلاخلهن مشمرات هوارب كما قال البراء بن عازب رضي الله عنه: (( لقد رأيتنا ننظر إلى خدم هند بنت عتبة وصواحبها مشمرات هوارب يرفعن عن سوقهن حتى بدت خلاخلهن، والهزم القوم ما دون أخذهن قليل ولا كثير، وكانت الهزيمة لا شك فيها، ودخل المسلمون عسكر المشركين فانتهبوه ))(۱)

### ¥ نجاح الخطة النبوية:

إلى هنا الموقف لصالح المسلمين وقد بدا نجاح الخطة النبوية فقد حاولت قوة المسشركين بقيادة أبي عامر ومساندة عكرمة بن أبي جهل ومن معه من الفرسان التسلل إلى داخل الشعب لضرب المسلمين من الخلف (( ولكن مواقع الجيش الإسلامي التي اختارها الرسول صلى الله عليه وسلم لمرابطة حيشه قبل المعركة واحتلال هذا الجيش المواقع التعبوية الهامة في جبل الرماة عند مدخل الشعب أحبط هذه المحاولة إحباطاً كاملاً، حيث قوبل هذا الهجوم (وخاصة هجوم الفرسان) بسيل منهمر من نبال الرماة في الجبل، كما تصدى المشاة (بقيادة الزبير والمقداد) للمهاجمين وقاوموهم مقاومة عنيفة، مما أحبر المهاجمين على الارتداد وقد ساعد في تشتيت المهاجمين (على ما يظهر) رجال رابطوا في مواقع مختارة من حبل أحد رجموا المهاجمين بالحجارة وسلطوا عليهم (من الصخور) قطعاً كبيرة دحرجوها نحوهم فأحدثت الارتباك في تشكيلاقم وأحبرقم على الابتعاد من سفح الجبل .

وقد عاود فرسان مكة الهجوم ثلاث مرات، ولكنهم فشلوا فيها جميعها، وذلك بـــسبب يقظة الرماة في الجبل ...... وكان فشل المشركين في هجومهم الأول هذا أولى ثمــرات

<sup>. (</sup> 190/1) الشامي : مرجع سابق ، ( 1/10/1) .

الخطة الحكيمة الدقيقة التي رسمها الرسول القائد لإدارة دفة المعركة، واختار بموجبها المرابطة في ذلك المكان التعبوي الحصين من الشعب ))(١).

وهذه الخطة الموفقة الحكيمة بعد تقدير الله ونصره لأوليائه تبين حنكة النبي صلى الله عليه وسلم في اختيار المكان وسد الثلمة التي ربما ينفذ منها المشركون وحصل ما توقعه البي صلى الله عليه وسلم بحنكته الحربية من محاولة المشركين الالتفاف على المسلمين لكن يقظة رماة المسلمين وفرسافهم ردهم على أعقابهم حاسرين .

<sup>(</sup>۱) باشمیل: مرجع سابق ، ص ۱۱۶ .

### المطلب الثاني: اغتيال حمزة رضي الله عنه وارتكاب الرماة للخطأ الذي غير سير المعركة:

وفي خضم المعركة والمسلمون ينهكون العدو قتلاً وجرحاً حصل اغتيال لئيم لحمزة رضي الله عنه وذلك كما يقول قاتله وحشى (( إن حمزة قتل طعيمة بن عدي بن الخيــــار ببدر، فقال لى مولاي جبير بن مطعم: "إن قتلت حمزة بعمى فأنت حر". قال: فلما أن خرج الناس عام عينين -وعينين جبل بحيال أحد بينه وبينه واد- خرجت مـع النـاس إلى القتال، فلما أن اصطفوا للقتال حرج سباع فقال: هل من مبارز ؟ فخرج إليه حمزة بن عبدالمطلب فقال: يا سباع، يا ابن أم أنمار مقَطِّعة البظور أتحاد الله ورسوله ؟ قال: ثم شد عليه فكان كأمس الذاهب . قال: وكمنت لحمزة تحت صخرة فلما دنا مني رميته بحربتي فأضعها في ثنته، حتى خرجت من بين وركيه، قال: فكان ذاك العهد به، فلما رجع الناس رجعت معهم، فأقمت بمكة حتى فشا فيها الإسلام، ثم خرجت إلى الطائف، فأرسلوا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم رسولاً فقيل لي: إنه لا يهيج الرسل. قال: فخرجت معهم حتى قدمت على رسول الله صلى الله عليه وسلم فلما رآني قال :( أنت وحشى ؟) قلـــت: نعم . قال: (أنت قتلت حمزة ) . قلت: قد كان من الأمر ما بلغك . قال : ( فهل تستطيع أن تغيب وجهك عني ؟ ﴾ . قال: فخرجت ، فلما قبض رسول الله صلى الله عليه وسلم فخرج مسيلمة الكذاب قلت: لأخرجن إلى مسيلمة لعلى أقتله فأكافئ به حمزة . قال: فخرجت مع الناس، فكان من أمره ما كان، قال: فإذا رجل قائم في ثلمة جدار كأنه جمل أورق ثائر الرأس، قال: فرميته بحربتي فأضعها بين ثدييه حتى خرجت من بين كتفيه، قال: ووثب إليه رجل من الأنصار فضربه بالسيف على هامته ))(١).

وقد فعل حمزة رضي الله عنه بقريش الأفاعيل في بدر ولذلك كانوا يتشوفون لقتله ومع ذلك لم يجرؤ أحد على مواجهته ولذلك عمدوا إلى تحريض وحشي على قتله غيلة ووعدوه على ذلك حريته التي هي أعظم ما يكافأ به العبد .

ومن مبلغ حقد قريش وحنقها على بطل الأبطال وأسد الله ورسوله صلى الله عليه وسلم ألهم مثلوا به أشنع تمثيل بعد مقتله وذلك أن ((وحشياً لما قتل حمزة، فمضغتها ثم لفظتها، وأحرج كبده، فجاء بها إلى هند بنت عتبة، فقال: هذه كبد حمزة، فمضغتها ثم لفظتها،

\_

<sup>(</sup>١) البخاري : مرجع سابق ، كتاب المغازي ، باب قتل حمزة بن عبدالمطلب حديث رقم (٤٠٧٢) ( ٩/ ١٤٣).

ونزعت ثيابها وحليتها، فأعطته لوحشي، ووعدته إذا جاء مكة أن تعطيه عـــشرة دنـــانير، وقامت معه حتى أراها مصرع حمزة، فقطعت من كبده وجدعت أنفه وقطعـــت أذنيـــه ثم جعلت مسكتين ومعضدين وخدمتين حتى قدمت بذلك مكة .

ومر الحليس -وهو بالحاء المهملة مصغراً - ابن زبان -بزاي فموحدة مشددة - وهو يومئذ سيد الأحابيش بأبي سفيان وهو يضرب في شدق حمزة رضي الله عنه بزج السرمح، وهو يقول: ذق عقق، فقال الحليس: يا بني كنانة، هذا سيد قريش يصنع بابن عمه ما تسرون لحماً، فقال: ويحك، اكتمها على، فإلها كانت زلة )(۱).

وقد تألم قلب رسول الله صلى الله عليه وسلم لمقتل حمزة تألماً عظيماً حتى قال: "لن أصاب بمثلك أبداً "ثم قال لفاطمة ولعمته صفية رضي الله عنهما ((: "أبشرا أتاني جبريل عليه السلام فأخبرني أن حمزة مكتوب في أهل السموات: حمزة بن عبدالمطلب أسد الله وأسدرسوله"))(٢).

وحشي رسول الله صلى الله عليه وسلم أن ترى عمته صفية ما أصاب أخاها حمزة ف أمر ابنها الزبير بقوله له (( ارجعها ، وأن الزبير قال لها: يا أمه إن رسول الله يأمرك أن ترجعي، قالت: ولم ؟ وقد بلغني أن قد مثل بأحي وذلك في الله فما أرضانا بما كان من ذلك لأحتسبن ولأصبرن إن شاء الله . فأخبر الزبير رسول الله بذلك . قال : ( حلِّ سبيلها ) ، فأتته فنظرت إليه فصلت عليه واسترجعت واستغفرت له )) (٣) وذكر أن النبي صلى الله عليه وسلم حين رأى حمزة قد مثل به قال (( : " رحمة الله عليك، لقد كنت وصولاً عليه وسلم حين رأى حمزة قد مثل به قال (( : " رحمة الله عليك، لقد كنت وصولاً للرحم، فعولاً للخير، ولولا حزن من بعدك لسرني أن أدعك حتى تحشر من أحواف شتى " ثم حلف وهو بمكانه "لأمثلن بسبعين منهم" )) ولكن حين نزل قول الله عز وجل ثم حلف وهو بمكانه "لأمثلن بسبعين منهم" )) (١٤) ولكن حين نزل قول الله عز وجل [ سورة الله عليه والله الله الله الله الله الله اله الله الله

<sup>(</sup>٢) الباكري: مرجع سابق ، ص ١١٧.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ١٢٣ .

<sup>(</sup>٤) ابن حجر: مرجع سابق ، ( ١٥٠/٩ ) .

النحل: ١٢٦] ((عدل عن عزمه بالتمثيل بقتلي المشركين، ثم عفا وصبر بل ولهي عن المثلة أياً كانت ))(١) .

ومع هذا الحزن على فقد أسد الله وأسد رسوله صلى الله عليه وسلم يأبى عليه الصلاة والسلام على أصحابه أن يمنعوا وحشياً من الإسلام وذلك أنه (( لما قدم وحشي المدينة قال الناس: يا رسول الله هذا وحشي فقال: دعوه، فلإسلام رجل واحد أحبّ إليّ من قتل ألف رجل كافر ))(٢) .

وهذا من كمال وتمام رحمته صلى الله عليه وسلم وحسن خلقه مع ما أصاب قلبه الشريف من حزن على عمه لم ينسه مع طول السنين!!

### ¥ تغير سير المعركة:

وبالرغم من أن فقد حمزة بن عبدالمطلب رضي الله عنه كان حسارة كبيرة لحسس بلائسه رضي الله عنه ونكايته في أعداء الله حتى قد رأينا فرحهم وشدة تحريضهم على قتله إلا أن مسار المعركة كان مستمراً في صالح المسلمين إلى أن رأى الرماة من فوق جبل عينين سير المعركة وكيف صدق الله تعالى المؤمنين وعده وقد سقط لواء المشركين وصرع حملته جميعاً حتى بقي في الأرض لم يجرؤ أحد على رفعه وأحذ المسلمون يقتلون في المشركين ويأسرون. عندئذ تغير مجرى الأمور وانعكس سير المعركة وذلك أنه (( لما رأى أصحاب عبدالله بن حبير وهم الرماة ما حصل للمشركين قالوا: أي قوم الغنيمة الغنيمة، لم تقيمون هاهنا في غير شيء، قد هزم الله تعالى العدو، وهؤلاء إخوانكم قد ظهروا، وهم ينتهبون عسكرهم، فالدخلوا عسكر المشركين فاغنموا مع إخوانكم، فقال عبدالله بن جبير ومن وافقه رضى الله عنهم: ألم تعلموا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال لكم: "احموا ظهورنا ولا تبرحوا من مكانكم، وإذا رأيتمونا نقتل، فلا تنصرونا، وإن غنمنا فلا تشركونا، احموا ظهورنا" عبدالله بن حبير إلا دون العشرة، وذهب الباقون إلى عسكر المشركين ينتبهون، فلما أتوهم صرفت وجوههم فاقبلوا منهزمين، ونظر خالد بن الوليد إلى الجبل وقلة أهله فكر بالخيل صرفت وجوههم فاقبلوا منهزمين، ونظر خالد بن الوليد إلى الجبل وقلة أهله فكر بالخيل

<sup>(</sup>١) الباكري : مرجع سابق ، ص ١٢١ .

<sup>.</sup> (71) الشامي: مرجع سابق (2/7) ) .

وتبعه عكرمة بن أبي جهل -وأسلما بعد ذلك- فحملوا على من بقي من الرماة فقتلوهم، وثبت أميرهم عبدالله فقاتل حتى قتل، فجردوه ومثلوا به أقبح مثلة، وكانت الرماح قد شرعت في بطنه، حتى خرقت ما بين سرته إلى خاصرته إلى عانته، وخرجت حشوته، وأحاطوا بالمسلمين . فبينما المسلمون قد شغلوا بالنهب والغنائم إذ دخلت الخيول تنادى فرساهًا بشعارهم: يا للعزى ، يالهبل ، ووضعوا السيوف في المسلمين وهم آمنون، وكلُّ في يده أو حضنه شيء قد انتهبه . ولما رأى المشركون حيلهم ظاهرة رجعوا فشدوا على المسلمين فهزموهم، فقتلوا فيهم قتلاً ذريعاً، وتفرق المسلمون في كل وجه، وتركوا ما انتهبوا وخلوا من أسروا، وانتفضت صفوف المسلمين، واستدارت رحاهم وكانت الريح أول النهار صباً فصارت دبوراً، وكر الناس منهزمين يحطم بعضهم بعضاً، فصاروا ثلاثاً: ثلثاً حريحاً، وثلثاً منهزماً وثلثاً مقتولاً، وصرخ الشيطان -لعنه الله- : أي عباد الله إخوانكم. فرجعت أولاهم، فاحتدلت هي وأخراهم، وهم يظنون ألهم من العدو. وكان غرض إبليس بذلك أن يقتل المسلمون بعضهم بعضاً . وكان أول النهار للمسلمين على NBAPA B NÃO YB 4 60 QUYS & SB N3 10 A \$B WeV . B MGSAÁ ÁIR Ì BAF \$ ' Î NJEÁ! WYSIR Ó EÚLL Ì சு மய்க்கிரி இடு [ سورة آل عمران: ۱۹۲ ] . فما كانت دولة أسرع من دولة المشركين. وصرخ الشيطان عند حبل عينين وقد تصور في صورة جعال بن سراقة رضى الله عنه : "إن محمداً قد قتل" ثلاث صرحات، ولم يشك فيه أنه حق وكان جعال إلى جنب أبي بردة يقاتل أشدّ القتال، فقال جماعة من المسلمين لما سمعوا ذلك: إن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد قتل أفلا تقاتلون على دينكم، وعلى ما كان عليه نبيكم، حتى تلقوا الله تعالى شهداء ؟! وقال جماعة: ليت لنا رسولاً إلى عبدالله بن أبي لنا أماناً من أبي سفيان، يا قوم إن محمداً قد قتل فارجعوا إلى قومكم، قبل أن يأتوكم فيقتلوكم، واحتلط المسلمون، فصاروا يقتلون على غير شعار، ويضرب بعضهم بعضاً من العجلة والدهش وما يدري . وتفرق المسلمون في كل وجه، والهزمت طائفة منهم حتى دخلت المدينة فلقيتهم أم أيمن فجعلت تحثو في وجوههم التراب وتقول لبعضهم : "هاك المغزل فاغزل به، وَهَلُمَّ

سيفك". ولما انكشف المسلمون عن رسول الله صلى الله عليه وسلم ولم يبق منهم إلا نفر يسير لم يبق للمسلمين لواء قائم ولا فئة، وإن كانت حيل المشركين لتجوسهم مقبلة مدبرة في الوادي، يلتقون ولا يفترقون، ما يرون أحداً من الناس يردهم، حتى رجعوا إلى معسكرهم، وأصعد بعض المسلمين في الجبل، واستشهد منهم من أكرمه الله تعالى بالشهادة، ولما بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم ما صرخ به الشيطان قال: "هذا إزب العقبة"))(۱).

إذاً قد ظهر أن تلك الثغرة التي كان عليها الرماة كان لها أثر عظيم في إعاقة المشركين ولذلك كان ذلك التأكيد النبوي عليهم بأن لا يبرحوا مكالهم بأي حال وحتم ذلك بقوله صلى الله عليه وسلم: "اللهم إني أشهدك عليهم".

ورأينا تكرار خالد للمحاولة هو وعكرمة مرات ومرات ولكن نبل الرماة فعل بهم الأفاعيل وصدهم ولذلك حنقوا على أميرهم أشد الحنق ومثلوا به كما تقدم أشنع تمثيل وأبلغه .

ومع هذا فإنهم رضوان الله عليهم إنما نزلوا عن الجبل عن اجتهاد منهم فإنه لما نهاهم أميرهم عبدالله بن جبير عن التزول من على الجبل وترك أماكنهم قالوا له: "لم يرد رسول الله صلى الله عليه وسلم هذا".

NgRq \* B 9 65) ÿng‰ar \* 最困後 500 1 600 9 1 ]: where is a single of which are as a single of which are a singl

# ¥ قصد المشركين رسول الله وثباته صلى الله عليه وسلم:

وحين دارت رحى الحرب على المسلمين وصارت عليهم الدولة كثف المشركون حملاتهم وشدوا يريدون رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنى لهم ذلك وهو الثابت البطل صلى الله عليه وسلم كما ((قال محمد بن عمر: "ثبت رسول الله صلى الله عليه وسلم مكانه ما

,

<sup>(</sup>١) الشامي: مرجع سابق ، (١٩٦/٤) .

يزول قدماً واحداً، بل وقف في وجه العدو، وما يزال يرمي عن قوسه حتى تقطع وتره ... ورمى رسول الله بالحجارة، وكان أقرب الناس إلى العدو" ))(١) .

فلم يكن إذاً رسول الله صلى الله عليه وسلم في مأمن دون أصحابه بل كان أقريم إلى العدو وكما يقول أحدهم : (( شهدت أحداً فنظرت إلى النبل من كل ناحية، ورسول الله صلى الله عليه وسلم وسطها، كل ذلك يصرف عنه ولقد رأيت عبدالله بن شهاب الزهري يقول يومئذ : "دلوين على محمد، لا نجوت إن نجا" . ورسول الله صلى الله عليه وسلم إلى حنبه ما معه أحد، ثم حاوزه فعاتبه صفوان بن أمية في ذلك فقال: "والله ما رأيته، أحلف بالله إنه منا ممنوع، أما والله خرجنا أربعة فتعاهدنا وتعاقدنا على قتله، فلم نخلص إليه" ....... وروى أبو يعلى بسند حسن، عن علي رضي الله عنه قال: لما انجلى الناس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم أحد نظرت في القتلى، فلم أر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فقلت: "والله ما كان ليفر وما أراه في القتلى، ولكن أرى الله تعالى غضب علينا بما صنعنا، فرفع نبيه صلى الله عليه وسلم فما لي خير من أن أقاتل حتى أقتل، فكسرت حف سيفي، ثم حملت على القوم فأفر حوا لي، فإذا أنا برسول الله صلى الله عليه وسلم بينهم، أي يقاتلهم صلى الله عليه وسلم ")(٢).

<sup>(</sup>۱) الشامي: مرجع سابق ، (1/1) .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، (٤/ ١٩٨) .

### المطلب الثالث: نماذج عظيمة من بطولات الصحابة رضي الله عنهم:

إن ساعات الشدائد والمكاره هي التي تظهر المخبوء وتكشف النفوس على حقيقتها ولقد أظهرت أحرج ساعات المعركة نماذج فريدة ومواقف عجيبة للصحابة رضي الله عنهم في الذود عن نبيهم صلى الله عليه وسلم وإظهار صادق الحب له صلى الله عليه وسلم ومن ذلك مثلاً:

1- أن قتادة بن النعمان رضي الله عنه قال : (("كنت أتقي السهام بـوجهي دون وجـه رسول الله صلى الله عليه وسلم فكان آخرها سهماً ندرت منه حـدقتي فأخـذها بيـدي وسعيت بما إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فلما رآها في كفي دمعت عيناه" فقال: "اللهم ق قتادة كما وقى وجه نبيك فاجعلها أحسن عينيه وأحدهما نظراً" فكانت أحـسن عينيه وأحدهما نظراً .... ولهذا لما وفد ولده على عمر بن عبدالعزيز قال له : من أنـت ؟ فقال مرتجلاً :

أنا ابن الذي سالت على الخد عينه فعادت كما كانت لأول أمرها

فقال عمر بن عبدالعزيز عند ذلك:

شيبا بماء فعادا بعد أبوالا(١))

فردت بكف المصطفى أحسن الرد

فيا حسنها عيناً ويا حسن ما خد

تلك المكارم لا قعبان مــن لــبن

7 - ومنهم الرجل الذي قال للنبي صلى الله عليه وسلم يوم أحد (( أرأيت إن قتلت فأين أنا ؟ قال: في الجنة فألقى تمرات في يده ثم قاتل حتى قتل ))(7).

٣- ومن هؤلاء الأبطال الأفذاذ سعد بن الربيع رضي الله عنه وقد سأل عنه النبي صلى الله عليه وسلم لما رأى من كثرة السهام التي أصابته فقال صلى الله عليه وسلم: (( "من رجل ينظر لي ما فعل سعد بن الربيع ؟ أفي الأحياء هو أم في الأموات ؟" فقال رجل من الأنصار: أنا أنظر لك يا رسول الله ما فعل سعد، فنظر فوجده جريحاً في القتلى وبه رمق . فقلت له: إن رسول الله عليه وسلم أمرين أن أنظر، أفي الأحياء أنت أم في الأموات ؟ قال: أنا في الأموات، أبلغ قومك عنى السلام وقل لهم: إن سعد بن الربيع يقول لكم: إنه لا عذر

\_

<sup>(</sup>١) الباكري : مرجع سابق ، ص ٢٢٥ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٢٩ .

لكم عند الله إن خلص إلى نبيكم صلى الله عليه وسلم ومنكم عين تطرف . قال: ثم لم أبرح حتى مات، قال: فجئت رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخبرته خبره  $))^{(1)}$ .

٤- ومن هؤلاء الأبطال حامل اللواء مصعب بن عمير رضي الله عنه فقد كان ((يدافع على عن النبي صلى الله عليه وسلم هجوم ابن قمئة وأصحابه وكان اللواء بيده . فضربوه على يده اليمنى حتى قطعت فأخذ اللواء بيده اليسرى، وصمد في وجوه الكفار حتى قطعت يده اليسرى، ثم برك عليه بصدره وعنقه حتى قتل، وكان الذي قتله هو ابن قمئة، وهو يظنه رسول الله صلى الله عليه وسلم -لشبهه به - فانصرف ابن قمئة إلى المشركين، وصاح إن محمداً قد قتل ))(٢) .

٥- أيضاً كان لأبي طلحة الأنصاري بلاء مشهود كما قال أنس رضي الله عنه: ((لما كان يوم أحد الهزم الناس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، وأبو طلحة بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم يجوب عليه بحجفته وكان أبو طلحة رحلي الله عليه وسلم يجوب عنه بحجفته وي لفظ: الترع فنثر كنانته بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم، فلم يزل يرمي بها، وكسر يومئذ قوسين أو ثلاثة، وكان الرجل يمر بالجعبة من النبل، فيقول صلى الله عليه وسلم: "انثرها لأبي طلحة".

ويشرف رسول الله صلى الله عليه وسلم ينظر إلى القوم، فيقول أبو طلحة: يا نبي الله بـــأبي أنت وأمي، لا تشرف يصيبك سهم من سهام القوم، نحري دون نحــرك)  $()^{(7)}$  وكـــان (( يسور نفسه بين يدي رسول الله صلى الله عليه وسلم ويقول: إني حلد يــــا رســول الله، فوجهى في حوائجك ومرني . كما شئت  $))^{(3)}$ .

7- لقد تنوعت بطولات الأصحاب رضي الله عنهم في ذلك اليوم بين شيب الصحابة وشباهم ونسائهم فأخذ كل منهم بنصيب من المفاخر في الذب عن دينهم وعن نبيهم صلى الله عليه وسلم ومن هؤلاء الأشياخ الذين تاقوا إلى الجنة حُسيل بن جابر وهو اليمان والدحذيفة بن اليمان، وثابت بن وقش فقد كانا شيخين كبيرين رفعهما رسول الله صلى الله

-

<sup>(</sup>١) أحمد: مرجع سابق ، ( ١/ ٤٧٨ ) .

<sup>(</sup>٢) المباركفوري: مرجع سابق ، ص ٣٠٤ .

<sup>(</sup>T) الشامي: مرجع سابق ، (2/2) ) .

<sup>(</sup>٤) ابن كثير: ٢٦ ١٤٣هــ، مرجع سابق ، ( ٣٠ /٤ ) .

عليه وسلم في الآطام مع النساء والصبيان (( فقال أحدهما لصاحبه "وهما شيخان كبيران" لا أبا لك، ما ننتظر، فوالله إن بقي لواحد منا من عمره إلا ظمء حمار، إنما نحن هامة اليوم أو غداً، أفلا نأخذ أسيافنا ثم نلحق برسول الله صلى الله عليه وسلم لعل الله يرزقنا الشهادة مع رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأخذا أسيافهما ثم خرجا حتى دخلا في الناس، ولم يعلم بهما، فأما ثابت بن وقش فقتله المشركون، وأما حسيل بن جابر فاختلفت عليه أسياف المسلمين فقتلوه ولا يعرفونه، فقال حذيفة: أبي، والله أبي، قالوا: والله إن عرفناه، وصدقوا فقال حذيفة: يغفر الله لكم وهو أرحم الراحمين فأراد رسول الله صلى الله عليه وسلم أن يديه، فتصدق حذيفة بديته على المسلمين، فزاده عند رسول الله صلى الله عليه وسلم خيراً ))(۱).

٧- ومنهم طلحة بن عبيدالله رضي الله عنه فقد كان ذلك اليوم كما يقول أبو بكر رضي الله عنه : كلَّهُ لطلحة.

وقد تعددت مواقفه في ذلك اليوم فمنها أنه لما (( الهزم الناس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم أحد، وبقي معه أحد عشر رجلاً من الأنصار وطلحة بن عبيدالله، وهو يصعد في الجبل، فلحقهم المشركون، فقال: ( ألا أحد لهؤلاء ؟ ) فقال طلحة : أنا يا رسول الله . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "كما أنت يا طلحة" فقال رجل من الأنصار: فأنا يا رسول الله فقاتل عنه، وصعد رسول الله صلى الله عليه وسلم ومن بقي معه من أصحابه، ثم قتل الأنصاري فلحقوه فقال : ( ألا رجل لهؤلاء؟) فقال طلحة مثل قوله، فقال رسول الله عليه وسلم مثل قوله، فقال رجل من الأنصار: فأنا يا رسول الله فقاتل وأصحابه يصعدون في الجبل، ثم قتل الأنصاري فلحقوه، فلم يزل يقول مشل قوله الأول، ويقول طلحة: أنا يا رسول الله فيحبسه، ويستأذنه رجل من الأنصار للقتال، فيأذن له، فيقاتل مثل من كان قبله حتى لم يبق معه إلا طلحة فغشوهما، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( من لهؤلاء يا طلحة ؟ ) فقال: أنا، فقاتل مثل قتال جميع من كان قبله،

(١) ابن سيد الناس : محمد ، ١٤١٤هـ ، عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والـسير ، ط١ ، دار العلـم ، بيروت ، (٢/ ٢٥) .

وروى الإمام البخاري رحمه الله: (( عن قيس قال: رأيت يد طلحة شلاء وقى بهـــا الــنبي صلى الله عليه وسلم يوم أحد ))(٢) .

بل إنه رضى الله عنه مع ما به من تعب وإعياء رأى رسول الله صلى الله عليه وسلم (( ذهب لينهضن إلى الصخرة من الجبل ليعلوها وقد كان بدّن رسول الله صلى الله عليـــه وسلم وظاهر بين درعين، فلما ذهب لينهض لم يستطع، فجلس تحته طلحة بن عبيدالله فنهض به حتى استوى عليها )) ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم (( "أوجب طلحـة حين صنع برسول الله صلى الله عليه وسلم ما صنع" ))(٣) فهنيئاً لك يا صاحب رسول الله صلى الله عليه وسلم بمذه المواقف التي يشرف بها الرجال وتعلى مقامهم في الدنيا والآخرة. ٨- ومن أبطال ذلك اليوم أبو دجانة رضي الله عنه وهو الذي أخذ سيف رسول الله صلى الله عليه وسلم بحقه، وقد كان حقه ليس بالأمر الهين السهل، فإنه سيف أشــجع النــاس رسول الله صلى الله عليه وسلم ولا ينبغي أن يحمله إلاّ كريم شجاع ومع هذا فقد استعد لأحذه بأي ثمن فقال رضى الله عنه : "يا رسول الله وما حقه" قال :" أن تــضرب بــه في العدو حتى ينحني "قال: أنا آخذه يا رسول الله بحقه . فقال : "لعلك إن أعطيتكه تقاتــل في الكُيُّول" فأعطاه إياه، وكان أبو دجانة رجلاً شجاعاً يختال عند الحرب، وكان لـــه عصابة حمراء يعلم بها عند الحرب، يعتصب بها، فإذا اعتصب بها علم الناس أنه سيقاتل، فلما أخذ السيف من يد رسول الله صلى الله عليه وسلم أخرج عصابته تلك، فعصب بحا رأسه، فقالت الأنصار: أحرج أبو دجانة عصابة الموت. وهكذا كانت تقول إذا اعتصب ها، ثم جعل يتبختر بين الصفين فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم حين رآه يتبختر:" إنها لمشية يبغضها الله إلا في مثل هذا الموطن" ))(١) .

.

<sup>(</sup>١) الشامي: مرجع سابق ، (٤/ ٢٠٢).

<sup>(</sup>٢) البخاري : مرجع سابق ، كتاب المغازي ، باب : (إذا همت طائفتان منكم أن تفشلا والله وليهما وعلى الله فليتوكل المؤمنون )، حديث رقم: ٤٠٦٣ ) .

<sup>.</sup> (71./1) الشامي: مرجع سابق ، (1./1) .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، (٤/ ١٩٢) .

9 - كذلك من أبطال ذلك اليوم وهو صاحب سابقة في الإسلام سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه فقد كان من النفر الذين ثبتوا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم و كان رضي الله عنه رامياً يقول له صلى الله عليه وسلم: "ارم فداك أبي وأمي".

وقد رمى أحد المشركين واسمه حبان أم أبمن رضي الله عنها وكانت تستقي الجرحي، فانكشف عنها ثوبما فاستغرب عدو الله في الضحك ((فشق ذلك على رسول الله صلى الله عليه وسلم فدفع إلى سعد [بن أبي وقاص سهماً] لا نصل له فقال: "ارم به" فوقع السهم في ثغرة نحر حبان، فوقع مستلقياً وبدت عورته، فضحك رسول الله صلى الله عليه وسلم حتى بدت نواجذه، ثم قال: "استقاد لها سعد، أجاب الله دعوتك وسدد رميتك"))(ا). موقف مشهود وذلك اليوم ورجاله أبو عبيدة بن الجراح رضي الله عنه: فإنه كان له موقف مشهود وذلك حين دخلت حلقتان من حلق المغفر في وجنة رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول أبو بكر رضي الله عنه: (( ذهبت لأنزع ذاك من وجهه صلى الله عليه وسلم فقال: أقسم عليك بحقي لما تركتني، فتركته فكره تناولها بيده فيؤذي رسول الله صلى الله عليه وسلم فأزّم عليها بفيه فاستخرج إحدى الحلقتين، ووقعت ثنيته مع الحلقة، وذهبت لأصنع ما صنع فقال: أقسمت عليك بحقي لما تركتني، قال: ففعل مثل ما فعل في المسرة الأولى فوقعت ثنيته الأخرى مع الحلقة، فكان أبو عبيدة رضي الله عنه من أحسن النساس هماً)(١).

11- أما أنس بن النضر رضي الله عنه: فقد روى عنه ابن أخيه أنس بن مالك رضي الله عنه أن (( عمه غاب عن قتال بدر فقال: غبت عن أول قتال قاتله النبي صلى الله عليه وسلم للمشركين، لئن الله أشهدني قتالاً للمشركين ليرين ما أصنع فلما كان يوم أحد انكشف المسلمون، فقال: اللهم إني أعتذر إليك عما صنع هؤلاء يعني أصحابه. وأبرأ إليك مما جاء به هؤلاء . يعني المشركين. ثم تقدم فلقيه سعد بن معاذ دون أحد فقال سعد: أنا معك . قال سعد: فلم أستطع أصنع ما صنع، فوجد فيه بضع وثمانون من بين ضربة

<sup>(</sup>۱) الشامي: مرجع سابق ،  $( \, \, \, \, \, \, \, \, \, \, \, \, \, \, \, \, )$  .

<sup>(</sup>٢) ابن كثير : ٢٦٤ ١هــ، مرجع سابق، ( ٤/ ٣٢ ) . والهتم: انكسار الثنايا، وهي مقدم الأسنان، وانقلاعها .

بسيف وطعنة برمح ورمية بسهم، قال: فكنا نقول: فيه وفي أصحابه نزلت: [ فمنهم من قضى نحبه ومنهم من يينتظر ] ))(١) .

وإن تعجب من هذه البطولات والمواقف فاعجب من مواقف النساء اللاتي وقفن في أصعب اللحظات تلك المواقف التي يتقاصر عنها كثير من الرجال فحين كانت هند بنت عتبة تحرض المشركين على القتال رأيناها هي وصواحباتها حين جد الجد مشمرات هوارب كما يقول الصحابي: ما دون أحذهن قليل ولا كثير، أما الصحابيات رضى الله عنهن فإنهن قمن بما يستطعن فهذه أم عمارة نسيبة بنت كعب رضى الله عنها قد جندت كل بيتها دفاعاً عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وذلك أنه (( لما الهزم المــسلمون انحــازت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وباشرت القتال وجعلت تذب عنه بالسيف، وترمي عـن القوس، ولما قصد ابن قمئة رسول الله صلى الله عليه وسلم اعترضت له ومصعب بن عمير، وضربت ابن قمئة ضربات، ولكن عدو الله كان عليه درعان، وضربها هرو بالسيف فجرحها جرحاً عظيماً صار له فيما بعد غور، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم ((: "لمقام نسيبة بنت كعب اليوم خير من مقام فلان وفلان" وقال : "ما التفت يميناً و لا شمالاً إلاَّ وأنا أراها تقاتل دوني" ، وقال لابنها عبدالله بن زيد بن عاصم : "بارك الله تعالى ا عليكم أهل بيت، مقام أمكم حير من مقام فلان وفلان، ومقام زوج أمك غزية بن عمرو حير من مقام فلان وفلان، رحمكم الله أهل بيت" قالت أم عمارة: "ادع الله تعالى أن نرافقك في الجنة" قال: "اللهم اجعلهم رفقائي في الجنة" قالت: "ما أبالي ما أصابني من أمر الدنيا"  $))^{(7)}$ .

ومن النساء اللاتي كان لهن قدم صدق في ذلك اليوم البضعة النبوية [فاطمة رضي الله عنها] بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم فإلها كانت فيمن خرج ((فلما لقيت رسول الله صلى الله عليه وسلم اعتنقته، وجعلت تغسل جراحته وعلي يسكب الماء بالمحن، فتزايد الدم، فلما رأت ذلك أخذت شيئاً من حصير، فأحرقته بالنار حتى صار رماداً، فأخذت ذلك الرماد وكمدته حتى لصق بالجرح، فاستمسك الدم))(٢).

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر: ۲۲۱هـ، مرجع سابق ، ( ۴٪ ۳۲) .

<sup>(</sup>۲) الشامي: مرجع سابق ، ( ٤/ ٢٠١ - ٢٠٢ ) .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، (٢١٠/٤) .

كذلك أم أيمن كما تقدم كانت تسقي الجرحى وأصابها عدو الله حبان بن العرقة بسهم . وكذلك خرجت عائشة وأم سليم كما يقول أنس رضي الله عنه : (( لقد رأيت عائشة وأم سليم وإلهما لمشمرتان تنقزان ألقرب (قرب الماء) على متولهما، تفرغان الماء في أفواه القوم ثم ترجعان فتملآ لها ثم تجيئان فتفرغانه في أفواه القوم ))(۱) .

إن بطولات الأصحاب في ذلك اليوم لا تحصر في صفحات فهناك غير من ذكرت قصصهم علي بن أبي طالب الذي انفرد (( بفرقة فيها عكرمة بن أبي جهل فدخل وسطهم بالسيف يضرب به وقد اشتملوا عليه، حتى أفضى إلى آخرهم، ثم كرهم ثانياً حتى رجع من حيث جاء. وكان الحباب بن المنذر يجوس المشركين كما تجاس الغنم ثم اشتملوا عليه حتى قيل قد قتل، ثم برز والسيف في يده وافترقوا عنه )( $^{(7)}$ ).

وذكر في عدة الذين ثبتوا مع رسول الله صلى الله عليه وسلم (( ثمانية من المهاجرين: أبو بكر، وعمر، وعلي، وطلحة، والزبير، وعبدالرحمن بن عوف، وسعد بن أبي وقاص، وأبو عبيدة بن الجرح، وسبعة من الأنصار: الحباب بن المنذر، وأبو دجانة، وعاصم بن ثابت، والحارث بن الصمة، وسهل بن حنيف، وسعد بن معاذ، وقيل سعد بن عبادة، ومحمد بن مسلمة . ويقال ثبت بين يديه يومئذ ثلاثون رجلاً كلهم يقول: وجهي دون وجهك، ونفسي دون نفسك وعليك السلام غير مودع ...... وبايعه يومئذ على الموت ثمانية ثلاثة من المهاجرين وهم: علي، والزبير، وطلحة، وخمسة من الأنصار: أبو دجانة، والحارث بن الصمة، والحباب بن المنذر، وعاصم بن ثابت، وسهل بن حنيف، فلم يقتل منهم أحد ))(۳) .

\* نقر: التنقر والنقزان: كالوثبان صعداً في مكان واحد ..... ومنه الحديث: تنقزان القرب على متونهما أي تحملانها وتتقفزان بها وثباً . ابن منظور: ٢٠٠٥م، مرجع سابق ، مادة (نقز) ، ( ٥/ ٤١٩ ) .

<sup>(</sup>۱) باشميل: مرجع سابق ، ص ۱۷۷ .

<sup>(</sup>۲) الشامي: مرجع سابق ، (۲/۳/۲-۲۰۶).

<sup>.</sup> (191 - 191 / 1) . Ihr (7)

# المطلب الرابع: حنكة النبي صلى الله عليه وسلم في الانحياز إلى الجبل وإعلان أبي سفيان عندئذ نهاية القتال:

لقد ظهر في أول المعركة حنكة رسول الله صلى الله عليه وسلم في احتيار المكان في آخر المعركة بأن جعل جبل كما ظهرت حكمته صلى الله عليه وسلم في اختيار المكان في آخر المعركة بأن جعل جبل أحد خلفه ليتحصنوا به إن دارت الدائرة عليهم وفعلاً لجأ إليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه في اللحظات الحرجة ولذلك ((قال أحد كبار القادة العسكريين في إحدى الدول الإسلامية والذي جاء بنفسه حتى وقف على موقع المعركة ثم رأى وتفكر وتمعن ونظر ثم قال: يستحيل أن يستطيع قائد عسكري أن يختار مثل هذا الموقع . ويتميز الموقع الذي اختاره الرسول صلى الله عليه وسلم لجيشه بميزة عظيمة ونادرة، حيث يسمح لجيشه في حالة انتصاره بمطاردة عدوه، وفي الوقت نفسه لو حصل العكس وحصلت الهزيمة فسوف تكون محدودة ومقصورة، لا يستطيع العدو معها القضاء على الجيش قضاءً لهائياً فسوف تكون المجال أمامه مفتوحاً للمطاردة، بل يستطيع الجيش الإسلامي في حالة الهزيمة أن يخرج منتصراً !! إذ إن صعودهم في الجبل بمكنهم من عدوهم ولا يمكن عدوهم منهم، وقد برهنت الحوادث أن اختيار هذا المكان هو الذي جنب الجيش الإسلامي خطر الفناء الكامل)(۱)

وحين بدأ النبي صلى الله عليه وسلم انحيازه إلى شعب الجبل اشتد هجوم المشركين ليعرقلوا هذا الانسحاب إلا أنهم فشلوا ولم يبلغوا ذلك .

ولما تمكن النبي صلى الله عليه وسلم من الانسحاب إلى فم الشعب اندفع المشركون صوب رسول الله صلى الله عليه وسلم يحاولون قتله وممن احترأ وحاول ذلك:

أ) عبدالله بن شهاب الزهري فإنه كان يقول ((دلوني على محمد، لا نجـوت إن نجـا.
 ورسول الله صلى الله عليه وسلم إلى جنبه ما معه أحد ))(٢).

ب) عتبة بن أبي وقاص فإنه رمى رسول الله صلى الله عليه وسلم بأربعة أحجار فكــسر رباعيته اليمنى السفلى وجرح شفته السفلى وأدمى وجهه الشريف صلى الله عليه وســلم

<sup>(</sup>۱) الجريوي: مرجع سابق ، ص ٦٩ - ٧٠ .

<sup>(</sup>۲) الشامي: مرجع سابق ، (۲) ۱۹۷) .

وحين رأى حاطب بن أبي بلتعة ما برسول الله صلى الله عليه وسلم يقول قلت: ((يا رسول الله من فعل بك؟ قال: "عتبة بن أبي وقاص" قلت: أين توجه؟ فأشار إلي حيث توجه فمضيت حتى ظفرت به فضربته بالسيف فطرحت رأسه، فأخذت رأسه وفرسه، وحئت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم [فسلم] ذلك إلي ودعا لي فقال: "رضي الله عنك" مرتين ...... قال السهيلي: ولم يولد من نسل عتبة ولد يبلغ الحلم إلا وهو أهتم أبخر، يعرف ذلك في عقبه ))(۱).

ج) عبدالله بن قمئة وكان من أشرهم وأخبثهم فإنه (( لما رمى رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: خذها وأنا ابن قمئة، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "أقماك الله" فسلط الله تعالى عليه تيس جبل، فلم يزل ينطحه حتى قطعه قطعة قطعة ))(٢).

( ) كذلك من الأشقياء أبي بن خلف فإنه كان يقول أيضاً (( أين محمد، لا نجوت إن نجا ! فقال القوم: يا رسول الله أيعطف عليه رجل منا ؟ فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "دعوه" ، فلما دنا منه تناول رسول الله صلى الله عليه وسلم الحربة من الحارث بن الصمة، فلما أخذها منه انتفض انتفاضة تطايروا عنه تطاير الشعر عن ظهر البعير إذا انتفض، ثم استقبله، وأبصر ترقوته من فرجة بين سابغة الدرع والبيضة فطعنه فيها طعنة تدأداً -تدحرج- منها عن فرسه مراراً . فلما رجع إلى قريش وقد خدشه في عنقه خدشاً غير كبير، فاحتقن الدم قال: قتلني والله محمد، قالوا له: ذهب والله فؤادك، والله إن بك من بأس ، قال: إنه قد كان قال لي بمكة: أنا أقتلك . فوالله لو بصق علي لقتلني، فمات عدو الله بسرف وهم قافلون به إلى مكة وفي رواية أبي الأسود عن عروة: أنه كان يخور خوار الثور ويقول: والذي نفسي بيده لو كان الذي بي بأهل ذي المجاز لماتوا أجمعون ))(٣).

لقد كانت هذه محاولات مستميتة من هؤلاء وغيرهم في تلك الساعات العصيبة من المعركة لينالوا من رسول الله صلى الله عليه وسلم عندما تمكن صلى الله عليه وسلم من الانحياز إلى فم الشعب من الجبل ومعه ثلة من أصحابه لن يسلموه مادامت منهم عين تطرف فرضي الله عنهم وأرضاهم.

<sup>(</sup>١) الشامي: مرجع سابق ، ( ١٩٨/٤) .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ٤/ ١٩٩ .

<sup>(</sup>٣) المباركفوري : مرجع سابق ، ص ٣٠٧-٣٠٨ .

### ¥ الهجوم الأخير وإعلان نهاية القتال:

اغتر أبو سفيان بما حل بالمسلمين ففكر في محاولة أخيرة لعله ينال من رسول الله صلى الله عليه وسلم وهو على تلك الحال فقام بمساعدة قائد سلاح الفرسان في جيشه حالد بن الوليد- هجمة أخيرة يريد رسول الله صلى الله عليه وسلم والذي كان قد تحصن في الجبل .

وفي هذا يقول ابن إسحاق : (( فبينا رسول الله عليه وسلم بالسشعب، ومعه أولئك النفر من الصحابة، إذ علت عالية من قريش الجبل . فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : ( اللهم لا ينبغي لهم أن يعلونا ) فقاتل عمر بن الخطاب ورهط معه من الجبل .

وقد تكبد المشركون من حراء هذه الغارة الفاشلة ثلاثة قتلى صرعهم سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه بنباله التي لا تخطئ .. وعندما رأى أبو سفيان هذا علم أنه لن يحرز تقدماً مادامت الحال هذه، فأعطى جنده الأوامر بإنهاء القتال والاستعداد للرحيل ))(١) .

### ¥ من عجائب النية وأثرها في هذه المعركة :

إن العمل يعمله الرجلان صورته واحدة ولكن شتان بينهما في الأجر بما في قلب كل واحد منهما من الإخلاص وحسن النية وغير ذلك مما يعلمه الله تعالى ويخفى عن الناس، وقد ظهر في هذه المعركة ثلاثة مواقف لثلاثة رجال كلهم قتلوا في المعركة وهم صف الجيش الإسلامي ومع ذلك اختلفت مصائرهم بسبب نية كل واحد منهم ومقصده من الجهاد وهؤلاء الثلاثة هم:

1 - مخيريق : وهو يهودي كان على يهوديته حتى إذا كانت غزوة أحد قال : ((يا معشر يهود، والله لقد علمتم أن نصر محمد عليكم لحق، قالوا: إن اليوم سبت، قال: لا سسبت لكم. فأخذ سيفه وعُدّته، وقال: إن أصبت فمالي لمحمد يصنع فيه ما شاء، ثم غدا إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فقاتل معه حتى قتل، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم -فيما بلغنا-: "مخيريق خير يهود"))(٢).

<sup>(</sup>۱) الجريوي : مرجع سابق ، ص ١٠٦ .

<sup>.</sup> 07/7 ) ابن هشام : مرجع سابق ، 7/7 .

٢ - الرجل الثاني رجل اسمه (قزمان) وكان الصحابة يعجبون من بأسه وشجاعته (( وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول إذا ذكر له : "إنه لمن أهل النار" ، قال: فلما كان يوم أحد قاتل قتالاً شديداً، فقتل وحده ثمانية أو سبعة من المشركين، وكان ذا بأس، فاحتمل إلى دار بني ظفر، قال فجعل رجال من المسلمين يقولون له: والله لقد أبليت اليوم يا قزمان، فأبشر، قال: عماذا أبشر؟ فوالله إن قاتلت إلا عن أحساب قومي، ولو لا ذلك ما قاتلت . قال: فلما اشتدت عليه جراحته أخذ سهماً من كنانته فقتل به نفسه ))<sup>(١)</sup> . ٣- الأصيرم الذي كان أبو هريرة رضى الله عنه يقول عنه ((حدثوبي عن رجل دخل الجنة لم يصل قط، فإذا لم يعرفه الناس سألوه: من هو ؟ فيقول: أصيرم بن عبدالأشهل، عمرو بن ثابت بن وقش. قال الحصين: فقلت لمحمود بن أسد: كيف كان شأن الأصيرم؟ قال: كان يأبي الإسلام على قومه، فلما كان يوم خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم إلى أحد بدا له في الإسلام فأسلم، ثم أخذ سيفه، فعدا حتى دخل في عرض الناس فقاتــل حتى أثبتته الجراحة . قال: فبينا رجال من بني عبدالأشهل يلتمسون قتلاهم في المعركة إذا هم به . فقالوا: والله إن هذا للأصيرم، ما جاء به ؟ لقد تركناه وإنه لمنكر لهذا الحديث، فسألوه ما جاء به، فقالوا: ما جاء بك يا عمرو؟ أحدب على قومك أم رغبة في الإسلام؟ قال: بل رغبة في الإسلام آمنت بالله وبرسوله وأسلمت، ثم أحذت سيفي، فغدوت مـع رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم قاتلت حتى أصابني ما أصابني، ثم لم يلبث أن مات في أيديهم . فذكروه لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال : "إنه لمن أهل الجنة" ))(٢) .

فهذه ثلاثة مصارع لرجال كلهم كانوا في صف المسلمين أما اثنين فأسعدهم الله بدخول المعركة نصرة لله ورسوله فكانا شهداء سعداء وأما الثالث فقاتل عصبية لقومه كما ذكر فأبعده الله وصدق رسول الله صلى الله عليه وسلم ((: "من قتل تحت راية عمية ، ينصر العصبية ، ويغضب للعصبية فقتلته جاهلية"))(٢).

(١) ابن هشام ، مرجع سابق ، (٣/ ٥٢) .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، (٣/ ٥٣) .

<sup>(</sup>٣) الألباني : محمد ناصر الدين ، ١٤٠٨هــ ، صحيح الجامع الصغير وزيادتــه ، ط٣ ، المكتــب الإســــلامي ، بيروت، حديث رقم :( ٦٤٤٢) ، ( ٢/ ١١٠٠ ) .

وإنما اختلف هؤلاء في مصائرهم باختلافهم في نياهم ومقاصدهم من القتال في صفوف المسلمين. نسأل الله حسن الخاتمة وصلاح النية.

### ¥ همم عالية وأمان سامقة:

كم من أمنية تمناها الإنسان أو دعوة دعا بما فبلغها ولكن شتان بين من أمانيه حول الدنيا وحطامها، وآخر همه الآخرة وهي منتهي أمانيه والقصة التي سأذكرها تبين حال أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وما كانت أمانيهم فعن سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه (( أن عبدالله بن جحش رضي الله عنه قال له يوم أحد: ألا تأتي ندعو الله تعالى في ناحية، فدعا سعد فقال: يا رب إذا لقيت العدو غداً فلقني رجلاً شديداً بأسه شديداً حرده، أقاتله فيك ويقاتلني، ثم ارزقني الظفر عليه حتى أقتله، وآخذ سلبه، فأمن عبدالله بن ححش، ثم قال: اللهم ارزقني رجلاً شديداً بأسه، شديداً حرده، أقاتله فيك ويقاتلني، فيقتلني ثم يأخذني فيحدع أنفي وأذني، فإذا لقيتك قلت: يا عبدي فيم حدد ويقاتلني، فيقتلني ثم يأخذني فيحدع أنفي وأذني، فإذا لقيتك قلت: يا عبدي فيم حدد والله وأذنك؟ فأقول: فيك وفي رسولك، فيقول الله تعالى: صدقت، قال سعد: كانت والله دعوة عبدالله بن جحش خيراً من دعوتي ولقد رأيته آخر النهار وإن أذنيه وأنفه معلقات في خيط ))(۱)

### ¥ مناظرة بين أبي سفيان وعمر رضى الله عنه :

وبعد تلك الكرة الخاسرة الأحيرة من أبي سفيان وخالد على النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه في الشعب والتي أفقدهم سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه فيها ثلاثة من رحالهم نادى أبو سفيان بالرحيل ولكن قبل أن ينصرف (( أشرف على الجبل، ثم صرخ بأعلى صوته فقال: أنعمت فعال، وإن الحرب سجال، يوم بيوم بدر، أعل هبل، أي أظهر دينك، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "قم يا عمر فأجبه، فقل: الله أعلى وأجل، لا سواء، قتلانا في الجنة، وقتلاكم في النار" فلما أجاب عمر أبا سفيان قال له أبو سفيان: هلم إلى يا عمر. فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لعمر: "ائته فانظر ما شأنه" فجاءه، فقال له أبو سفيان: أنشدك الله يا عمر، أقتلنا محمداً ؟ قال عمر: اللهم لا، وإنه ليسمع كلامك الآن، قال: أنت أصدق عندي من ابن قمئة وأبر، لقول ابن قمئة لهم: إنى قد قتلت

,

<sup>. (</sup> 19/1) الشامي: مرجع سابق ، ( 1/19/1) .

محمداً ...... ثم نادى أبو سفيان: إنه قد كان في قتلاكم مثل، والله ما رضيت وما سخطت، وما نهيت، وما أمرت . ولما انصرف أبو سفيان ومن معه، نادى: إن موعدكم بدر للعام القابل، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم لرجل من أصحابه: "قل: نعم، هو بيننا وبينكم موعد" ))(١) .

#### ¥ احتراز أمني :

وحين أذن أبو سفيان بالرحيل احترز النبي صلى الله عليه وسلم بإجراء أمني لئلا تأخذ قريش نشوة النصر وزهوه فيفكروا في الإغارة على المدينة . فأمر علي بن أبي طالب رضي الله عنه ((فقال: "اخرج في آثار القوم، فانظر ماذا يصنعون، وما يريدون فإن كانوا قد جنبوا الخيل، وامتطوا الإبل، فإلهم يريدون مكة، وإن ركبوا الخيل وساقوا الإبل، فالهم يريدون المدينة، والذي نفسي بيده، لئن أرادوها لأسيرن إليهم فيها، ثم لأناجز لهم قيا على فخرجت في آثارهم أنظر ماذا يصنعون، فجنبوا الخيل، وامتطوا الإبل، ووجهوا على مكة ))(٢)

<sup>(</sup>١) ابن هشام : مرجع سابق ، (٣/ ٥٥) .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، نفس الصفحة .

#### المطلب الخامس: مواقف إيمانية رائعة بعد نهاية القتال:

قد رأينا من رجال الصحابة رضي الله عنهم أمثلة رائعة من الحب الصادق في تفديته صلى الله عليه وسلم بالنفس مثل: ما كان من طلحة بن عبيدالله وأبي طلحة الأنصاري وأبي عبيدة بن الجراح وأبي بكر وعمر وعلي وغيرهم من المهاجرين والأنصار الذين بايعوه على الموت والتفوا حوله في أحرج ساعات المعركة . إلا أن هذه النماذج لم تقتصر على الرجال بل كان للنساء أيضاً فيها نصيب مثل ما كان من أم عمارة رضي الله عنها وابنة رسول الله صلى الله عليه وسلم فاطمة رضي الله عنها ومن الأمثلة الصادقة للحب ما كان بعد المعركة حين ((مر رسول الله صلى الله عليه وسلم بامرأة من بين دينار قد أصيب أبوها وزوجها وأخوها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم بأحد، فلما نعوا إليها قالت: ما فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ قالوا: خيراً يا أم فلان، هو بحمد الله كما تحسين، قالت: أرونيه حتى أنظر إليه ؟ قال : فأشير لها إليه، حتى إذا رأته قالت: كل مصيبة بعدك حلل ! تريد صغيرة ))(۱) .

وقد تكرر هذا الموقف مع أكثر من امرأة من الصحابيات رضي الله عنهن السلاق كن يرين سلامة رسول الله صلى الله عليه وسلم أعظم النعم والمغانم فهذه امرأة أخرى من الأنصار خرجت حين أشيع في المدينة أن النبي صلى الله عليه وسلم قد قتل فلما خرجت لتطمئن على رسول الله صلى الله عليه وسلم كما يقول الراوي : ((استقبلت بأبيها وابنها وابنها وزوجها وأخيها لا أدري أيهم استقبلت به أولاً، فلما مرت على آخرهم قالوا: أبوك، زوجك، ابنك، فتقول: ما فعل رسول الله صلى الله عليه وسلم ؟ يقولون: أمامك، حتى دفعت إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فأخذت بناحية ثوبه، ثم قالت: بأبي أنت وأمي يا رسول الله لا أبالي إذا سلمت من عطب!))(١)

كذلك كان لأم سعد بن معاذ رضي الله عنها موقف مماثل يدلك على صدق محبتهم رضي الله عنهم لنبيهم صلى الله عليه وسلم وإيثار سلامته على كل أحد فإنها قد حاءت (( تعدو نحو رسول الله صلى الله عليه وسلم ، وقد وقف على فرسه، وسعد بن

<sup>. (</sup>  $09 / \pi$  ) ابن هشام : مرجع سابق ، (  $1/\pi$ 

<sup>. (</sup>  $77 \wedge 1$  ) الشامي: مرجع سابق ، (  $7 \wedge 1$ 

معاذ آخذ بعنان فرسه، فقال سعد: يا رسول الله: أمي! ، فقال: "مرحباً بها" ، فدنت حتى تأملت رسول الله عليه وسلم ، وقالت: أما إذ رأيتك سالماً فقد أشوت المصيبة ))(١) .

فهذه المرأة الصالحة أولاً جاءت (تعدو) وهي امرأة، ثم إنها (تأملت) حتى اطمأنت على رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم قالت إن المصيبة بعد سلامته صلى الله عليه وسلم خفيفة وليست بالعظيمة! نعم إنه الإيمان وصدق المحبة لرسول الله صلى الله عليه وسلم .

#### ¥ دفن الشهداء:

وقبل أن يرجع النبي صلى الله عليه وسلم إلى المدينة أمر بدفن الشهداء وأمر صلى الله عليه وسلم عند دفنهم بـ :

۱- أن يدفنوا في مصارعهم ولهى عن نقلهم إلى المدينة وذلك أنه ((قد احتمل ناس من المسلمين قتلاهم إلى المدينة، فدفنوهم بها، ثم لهى رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ذلك، وقال: "ادفنوهم حيث صرعوا"))(٢).

Y - ii نزع الجلود والحديد ثم دفنهم بثياهم ودمائهم وذلك لقوله صلى الله عليه وسلم ((: "ادفنوهم بدمائهم وثياهم" ))

- دفن الرجلين والثلاثة في القبر الواحد، وذلك لقوله صلى الله عليه وسلم ((: "اجعلوا الرجلين والثلاثة في القبر الواحد"))(٤).

o - A المتصافيين في الدنيا في قبر واحد كما قال صلى الله عليه وسلم ((: "انظروا إلى عمرو بن الجموح، وعبدالله بن عمرو بن حرام، فإلهما كانا متصافيين في الدنيا، فاجعلوهما في قبر واحد"))(٢).

\_

<sup>. (</sup> 1 ) الشامي : مرجع سابق ، ( 1 / 1 ) .

<sup>. (</sup>  $0 \wedge / \pi$  ) ابن هشام : مرجع سابق ، (  $\pi / \pi$  ) .

<sup>(</sup>٣) ابن كثير : ١٤٢٦هــ، مرجع سابق ، ( ٤٦/٤ ) .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، (٦٤/٤) .

<sup>(</sup>٥) ابن هشام : مرجع سابق ، ( ٣/ ٥٨ ) .

<sup>(</sup>٦) المرجع السابق ، (٣/ ٥٨) .

#### ¥ الثناء على الله تعالى وحمده سبحانه على كل حال :

وقبل أن ينصرف رسول الله عليه وسلم من أحد إلى المدينة بعد فراغه من دفن الشهداء ((ركب فرسه، وخرج المسلمون حوله، عامتهم جرحى، ولا مثل لبني سلمة وبني عبدالأشهل، ومعه أربع عشرة امرأة، فلما كانوا بأصل أحد قال: "اصطفوا حتى أثني على ربي عز وجل"، فاصطف الرجال خلفه صفوفاً، خلفهم النساء، فقال: "اللهم لسك الحمد كله، اللهم لا قابض لما بسطت، ولا باسط لما قبضت، ولا هادي لمن أضللت، ولا مضل لمن هديت، ولا معطي لما منعت، ولا مانع لما أعطيت، ولا مقرب لما باعدت، ولا مباعد لما قربت، اللهم ابسط علينا من بركاتك، ورحمتك، وفضلك، ورزقك، اللهم إنا نسألك النعيم يوم العيلة، اللهم إنا نسألك النعيم يوم العيلة، اللهم إنا نسألك النعيم يوم الحوف [ والغني يوم الفاقة ]، اللهم إني عائذ بك من شر ما أعطيتنا، نسألك الأمن يوم الحوف [ والغني يوم الفاقة ]، اللهم إني عائذ بك من شر ما أعطيتنا، والعصيان، واحعلنا من الراشدين. اللهم توفنا مسلمين، وأحينا مسلمين، وألحقنا بالصالحين، غير خزايا ولا مفتونين. اللهم قاتل الكفرة الذين يكذبون رسلك، ويصدون عن سبيلك، واجعل عليهم رجزك وعذابك. اللهم قاتل الكفرة الذين أوتوا الكتاب، إله الحق. آمين") (١٠).

#### ¥ مواساة:

لم يكد يسلم بيت من بيوت المؤمنين من شهيد أو حريح أو مصاب في غال وعزيز. وعلى رأسهم بيت النبوة فإنه صلى الله عليه وسلم أصيب في حسده الشريف وأصيب في عمه حمزة رضي الله عنه أسد الله وأسد رسوله، وقد كان مصاباً شديداً على نفسه صلى الله عليه وسلم.

كذلك بيوت أصحابه من المهاجرين والأنصار، وبما أن المؤمنين كالجسد الواحد فقد شرع كل منهم يصبر ويعزي الآخر في مصابه وكان إمامهم في ذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث إنه (( لما أشرف على القتلي يوم أحد، قال : "أنا شهيد على هؤلاء،

<sup>(</sup>۱) الشامي: مرجع سابق ، ( 2 / 2 / 2 ) .

إنه ما من جريح يجرح في الله، إلا والله يبعثه يوم القيامة يدمى جرحه، اللون لــون الــدم، والريح ريح مسك ..." ))(١) .

وبشر صلى الله عليه وسلم جابر بن عبدالله رضي الله عنهما بما لقي أبوه من الكرامة والرضوان فقال ((: "ألا أبشرك يا جابر؟" قلت: بلى، قال: "إن أباك حيث أصيب بأحد أحياه الله" ثم قال له: "ما تحب يا عبدالله ما تحب أن أفعل بك ؟" قال: "أي ربّ أحب أن تردني إلى الدنيا فأقاتل فيك، فأقتل مرة أخرى"))(١) .

وحين خرجت أم سعد بن معاذ رضي الله عنها للاطمئنان على النبي صلى الله عليه وسلم ((عزّاها رسول الله صلى الله عليه وسلم بعمرو بن معاذ ابنها، ثم قال: "يا أم سعد، أبشري وبشري أهليهم: أن قتلاهم ترافقوا في الجنة جميعاً، وقد شفعوا في أهليهم" قالت: رضينا يا رسول الله ، ومن يبكي عليهم بعد هذا؟ ثم قالت: يا رسول الله ادع لمن خُلفوا . فقال : "اللهم أذهب حزن قلوهم، واحبر مصيبتهم، وأحسن الخلف على من خلفوا"))(٢) .

ثم إنه صلى الله عليه وسلم رحمة منه بأصحابه وقد رأى ما أصابهم قال لسعد بن معاذ (( "خل يا أبا عمرو - يعني سعد بن معاذ - الدابة"، فخلى سعد الفرس، فتبعه الناس، فقال : "أبا عمرو إن الجراح في أهل دارك فاشية، وليس منهم مجروح إلا يأتي يوم القيامة مرحه كأغزر ما كان، اللون لون الدم، والريح ريح المسك، فمن كان مجروحاً فليقر في داره وليداو حرحه، ولا يبلغ معي بيتي، عزيمة مني". فنادى فيهم سعد: عزيمة من رسول الله صلى الله عليه وسلم ألا يتبع رسول الله صلى الله عليه وسلم حريح من بني عبدالأشهل، فتخلف كل مجروح، فباتوا يوقدون النيران، ويداوون الجرحي ))(ع).

ونختم بهذا الموقف المشرف أيضاً لسعد بن معاذ وأسيد بن حضير رضي الله عنهما من بني عبدالأشهل وذلك حين (( مر رسول الله صلى الله عليه وسلم بدار من دور الأنصار من بني عبدالأشهل وظفر، فسمع البكاء والنوائح على قتلاهم، فذرفت عينا رسول

<sup>(</sup>۱) ابن هشام : مرجع سابق ،  $(\pi/\pi)$  ) .

<sup>(</sup>۲) ابن کثیر : ۱۶۲۱هـ، مرجع سابق ، (۲۸ ک

<sup>(</sup> $^{\circ}$ ) الشامي: مرجع سابق ، ( $^{\circ}$ ) .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ( ٢٢٩/٤ ) .

الله صلى الله عليه وسلم فبكى، ثم قال: "لكن حمزة لا بواكي له!" فلما رجع سعد بن معاذ وأسيد بن حضير، إلى بني عبدالأشهل أمرا نسائهم أن يتحزمن، ثم يذهبن فيبكين على عمر رسول الله صلى الله عليه وسلم ))(١).

فيا لها من درجة عالية من الحب الصادق والمواساة لأحب الناس إليهم نبيهم الحبيب صلى الله عليه وسلم ولكن حين ((سمع رسول الله صلى الله عليه وسلم بكاءهن على حمزة خرج عليهن وهن على باب مسجده يبكين عليه، فقال: "ارجعن يرحمكن الله، فقد آسيتن بأنفسكن" "رحم الله الأنصار! فإن المواساة منهم ما عتمت لقديمة"))(٢).

#### ¥ احتراز أمني :

لقد كان الصحابة كما رأينا يحيطون بالنبي صلى الله عليه وسلم حباً له وحدباً عليه مع ما بهم من التعب والجراح حتى عزم عليهم صلى الله عليه وسلم رحمة بهـم ألا يتبعـه جريح وبقي معه الآخرون في مقدمتهم السعدان: سعد بن معاذ، وسعد بن عبادة رضي الله عنهما حتى وصل بيته وقاموا يحرسونه خوفاً عليه فإنه صلى الله عليه وسلم حين صلى الله عنهماء (( رجع إلى بيته وقد صُف له الرجال ما بين بيته إلى مصلاه يمشي وحـده حـتى دخل، وباتت وجوه الأوس والخزرج على بابه في المسجد يحرسونه، فرقاً مـن قـريش أن تكر ))(٢)

<sup>(</sup>١) ابن هشام : مرجع سابق ، ( ٣/ ٥٩ ) .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ( ٩/٣ ٥ ) .

<sup>.</sup> (77. / 1) الشامي: مرجع سابق ، (77. / 1) .

#### المطلب السادس: حصاد المعركة:

#### أولاً: شهداء المسلمين:

لقد اصطفى الله عز وجل من المؤمنين شهداء في هذه المعركة وعددهم سبعون شهيداً. وقد حزن رسول الله صلى الله عليه وسلم على فقد هؤلاء الأبطال المؤمنين وكان يذكرهم إلى آخر عهده بالدنيا، وعند ذلك (( الجبل الداكن الجاثم حول "يثرب" أودع "محمد" صلى الله عليه واقر هم إلى قلبه . فالصفوة النقية التي حملت أعباء الدعوة، وعادت في سبيل الله الأقربين والأبعدين، واغتربت بعقائدها قبل الهجرة وبعدها، وأنفقت وقاتلت، وصبرت وصابرت، هذه الصفوة اختط لها القدر مثواها الأخير في هذا الجبل الأشم، فتوسدت ثراه راضية مرضية . وكان رسول الله يتذكر سير أولئك الأبطال ومصائرهم فيقول : "أحد، جبل يجبنا ونحبه" . فلما حانت وفاته، كان آخر عهده بذكريات البطولة، أن يزور قتلى "أحد" وأن يدعو الله لهم وأن يعظ الناس بهم !! .

عن عقبة بن عامر قال صلى رسول الله صلى الله عليه وسلم على قتلى "أحد" بعد ثمان سنين كالمودع للأحياء والأموات، ثم طلع المنبر فقال: "إني بين أيديكم فرط، وأنا عليكم شهيد. إن موعدكم الحوض وإني لأنظر إليه من مقامي هذا، وإني لست أحشى عليكم أن تشركوا ولكني أخشى عليكم الدنيا أن تنافسوها"!!. قال عقبة: فكان آخر نظرة نظرها إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم ))(١).

إذاً ظل النبي صلى الله عليه وسلم يذكر هؤلاء الأبطال حتى آخر حياته ويدعوا الله عز وجل لهم فالشهادة في سبيل الله اصطفاء واختيار من الله عز وجل يمنحه لمن يحبه ويرضى عنه وليست برزية أو هوان ولذلك أجاب عمر رضي الله عنه أبا سفيان بأن (( لا سواء قتلانا في الجنة وقتلاكم في النار))(٢).

<sup>(</sup>١) الغزالي : محمد ، ١٤٢٨هـ، فقه السيرة، ط٨ ، دار الدعوة ، الإسكندرية ، ص ٢٣٦ .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام : مرجع سابق ، (۳/ ٥٥) .

#### ثانياً: قتلي المشركين:

وكما حسر المسلمون من رجالهم صفوة أكرمهم الله تعالى بالشهادة فقد سقط من المشركين هلكى وجرحى بأيدي المؤمنين ولكن شتان بين من يساقون إلى الجنة زمراً من المؤمنين ومن يساقون إلى النار زمراً من المشركين .

((قال ابن إسحاق: فجميع من قتل الله تبارك وتعالى يوم أحد من المشركين، اثنان وعشرون رجلاً )) (۱) .

#### ثالثاً: أسرى المشركين:

لم يؤسر في هذه المعركة للمشركين إلا شقي واحد هو (أبو عزة الجمحي) وقد من عليه النبي صلى الله عليه وسلم يوم بدر فأطلقه بلا فداء لفقره على ألا يقاتل النبي صلى الله عليه وسلم مرة أحرى لكنه نقض عهده وأصر على الشقوة كما ذكر ابن هشام رحمه الله أن ((أبا عزة الجمحي وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم أسره ببدر، ثم من عليه، فقال: يا رسول الله أقلني، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "والله لا تمسح عارضيك بمكة بعدها وتقول: حدعت محمداً مرتين، اضرب عنقه يا زبير" فضرب عنقه . قال ابن هشام: وبلغني عن سعيد بن المسيب أنه قال: قال له رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن المؤمن لا يلدغ من جحر مرتين" اضرب عنقه يا عاصم بن ثابت، فضرب عنقه ))(٢).

شقي آخر: أيضاً ممن لم يرع عهداً ولم يثمر فيه معروف معاوية بن المغيرة وقد ندب النبي صلى الله عليه وسلم لقتله زيد بن حارثة وعمار بن ياسر لأنه (( لجأ إلى عثمان بن عفان رضي الله عنه فاستأمن له رسول الله صلى الله عليه وسلم فأمنه، على أنه إن وحد بعد ثلاث قتل، فأقام بعد ثلاث وتوارى فبعثهما النبي صلى الله عليه وسلم وقال: "إنكما ستجدانه بموضع كذا وكذا" فوجداه فقتلاه ))(٢).

<sup>.</sup>  $( \sqrt{7} / \pi )$  | ابن هشام : مرجع سابق ،  $( \sqrt{7} / \pi )$  .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ( ٣/ ٦٣ ) .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، (٣/ ٦٣) .

#### رابعاً: إظهار المنافقين واليهود ما في صدورهم :

لقد كان يوم أحد يوماً شديداً وقعه على نفس النبي صلى الله عليه وسلم ونفوس أصحابه لما فقدوا فيه من إخواهم المؤمنين وما أصابهم فيه مما آلم قلوبهم وأبداهم حتى سألت عائشة رضي الله عنها رسول الله صلى الله عليه وسلم ((: "هل مر عليك يوم كان أشد عليك من يوم أحد ؟"))(١).

ومع ذلك فقد كان فيه من الخير للجماعة المسلمة ما لا يعلمه إلا الله إذ إن (( من مصلحة الدعوة أن تصاب برجات عنيفة تعزل الخبث عنها، وقد اقتضت حكمة الله أن يقع هذا التمحيص في أحد )(٢).

ومن هذا الخير في هذه المحنة أن تمايزت الصفوف فتبين المؤمن الصادق من المنافق الكاذب.

نعم لقد ((كان يوم أحد يوم بلاء ومصيبة وتمحيص، احتبر الله به المـــؤمنين، ومحـــن بـــه المنافقين، ممن كان يظهر الإيمان بلسانه، وهو مستخف بالكفر في قلبه، ويوماً أكرم الله فيه من أراد كرامته بالشهادة من أهل ولايته ))(٢).

إذاً كان من أهم نتائج غزوة أحد ظهور غش المنافقين واليهود وحقدهم فإنهم شمتوا بالنبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه وفارت المدينة بالنفاق فور المرجل فهذا زعيم المنافقين عبدالله بن أبي يقول لابنه عبدالله وهو جريح قد بات يكوي الجراحة بالنار: ((ما كان خروجك معه إلى هذا الوجه برأي، عصاني محمد وأطاع الولدان، والله لكأني كنت أنظر إلى هذا . فقال ابنه رضي الله عنه: الذي صنع الله تعالى لرسوله صلى الله عليه وسلم وللمسلمين خير . وأظهر اليهود القول السيء، فقالوا: ما محمد إلا طالب ملك، ما أصيب هكذا نبي قط، أصيب في بدنه، وأصيب في أصحابه . وجعل المنافقون يخذلون عن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه، ويأمروهم بالتفرق عنه ويقولون: لو كان من قتل منكم عندنا ما قتل: وسمع عمر بن الخطاب رضى الله عنه ذلك في أماكن، فمشى إلى رسول الله عندنا ما قتل: وسمع عمر بن الخطاب رضى الله عنه ذلك في أماكن، فمشى إلى رسول الله

<sup>(</sup>١) البخاري : كتاب بدء الخلق ، باب إذا قال أحدكم آمين والملائكة في السماء فوافقت إحداهما الأخرى غفر له ما تقدم من ذنبه ، حديث ٣٠٥٩ ، (٣/ ١١٨٠) .

<sup>(</sup>٢ ) الغزالي : ١٤٢٨هــ، مرجع سابق ، ص ٢٢٨ .

<sup>.</sup> (77/7) ابن هشام : مرجع سابق ، (77/7) .

صلى الله عليه وسلم ليستأذنه في قتل من سمع ذلك منه، من اليهود والمنافقين، فقال صلى الله عليه وسلم: "يا عمر إن الله تعالى مظهر دينه، ومعز نبيه، ولليهود ذمة فـــلا أقتلــهم" قال: فهؤلاء المنافقون؟ قال: "أليس يظهرون شهادة أن لا إله إلا الله وأني رسول الله ؟" قال: بلى يا رسول الله وإنما يفعلون ذلك تعوذاً من السيف، فقد بان لنا أمرهم، وأبدى الله تعالى أضغاهُم عند هذه النكبة، فقال: "إني نهيت عن قتل من قال لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، يا ابن الخطاب إن قريشاً لن ينالوا منا مثل هذا اليوم، حتى نستلم الركن" ))<sup>(١)</sup>. انكشف المنافقون وانجلى أمرهم فإن عبدالله بن أبي بن سلول كان له (( مقام يقومه كل جمعة لا يُنكر، شرفًا له في نفسه وفي قومه، وكان فيهم شريفًا، إذا جلس رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم الجمعة وهو يخطب الناس، قام فقال: أيها الناس، هذا رسول الله صلى الله عليه وسلم بين أظهركم، أكرمكم الله وأعزكم به، فانصروه وعزروه، واسمعوا لــه وأطيعوا، ثم يجلس حتى إذا صنع يوم أحد ما صنع، ورجع بالناس قام يفعل ذلك كما كان يفعله، فأخذ المسلمون بثيابه من نواحيه، وقالوا: اجلس، أي عدو الله، لست لذلك بأهل، وقد صنعت ما صنعت، فخرج يتخطى رقاب الناس وهو يقول: والله لكأنما قلت بجـراً أن قمت أشدد أمره . فلقيه رجل من الأنصار بباب المسجد، فقال: مالك ؟ ويلك ! قال: قمت أشدد أمره، فوثب على رجال من أصحابه يجذبونني ويعنفونني، لكأنما قلت بجراً أن قمت أشدد أمره، قال: ويلك! ارجع يستغفر لك رسول الله صلى الله عليه وسلم، قــال: والله ما أبتغي أن يستغفر لي ))(٢).

#### خامساً: اجتراء قريش وغيرها من الأعراب بمحاولة الإغارة على المدينة:

لقد كان من نتائج وآثار غزوة أحد أن همت قريش وبعض من الأعراب أن يشنوا هجوماً على المدينة ظناً منهم أن النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه قد أصابهم الوهن والضعف وأنه لم تعد بهم قوة والفرصة مواتية للقضاء عليهم وأول هؤلاء:

<sup>. (</sup> 771 - 777 - 777 - 777 ) .

<sup>.</sup> (77/7) ابن هشام : مرجع سابق ، (77/7) .

١ - قريش وذلك أنما في طريق عودها تلاوم بعضهم ألهم لم يتوجوا نصرهم العــسكري الظاهري بالقضاء على المؤمنين عن آخرهم ولكن أبي لهم ذلك فقد خرج النبي صلى الله عليه وسلم بأصحابه لملاقاتهم في حمراء الأسد حين بلغه ذلك فإن (( معبد بن أبي معبد الخزاعي، وكانت خزاعة، مسلمهم ومشركهم عيبة نصح لرسول الله صلى الله عليه وسلم، بتهامة، صفقتهم معه، لا يخفون عنه شيئاً كان بها، ومعبد يومئذ مشرك فقال: يا محمد، أما والله لقد عز علينا ما أصابك ولوددنا أن الله عافاك فيهم، ثم خرج ورسول الله صــــلي الله عليه وسلم بحمراء الأسد، حتى لقى أبا سفيان بن حرب ومن معه بالروحاء، وقد أجمعوا الرجعة إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه، وقالوا: أصبنا حد أصحابه وأشرافهم وقادهم، ثم نرجع قبل أن نستأصلهم! لنكرن على بقيتهم، فلنفرغن منهم، فلما رأى أبو سفيان معبداً، قال: ما وراءك يا معبد؟ قال: محمد قد خرج في أصحابه يطلبكم في جمع لم أر مثله قط، يتحرقون عليكم تحرقاً، قد اجتمع معه من كان تخلف عنه في يومكم وندموا على ما صنعوا، فيهم من الحنق عليكم شيء لم أر مثله قط، قال: ويحك ما تقول ؟ قال: والله ما أرى أن ترتحل حتى أرى نواصي الخيل، قال: فوالله لقد أجمعنا الكرة عليهم، لنستأصل بقيتهم. قال: فإني ألهاك عن ذلك .... فقال لهم صفوان بن أمية بن خلف: لا تفعلوا فإن القوم قد حربوا، وقد خشينا أن يكون لهم قتال غير الذي كان، فارجعوا، فرجعوا**))**(۱)

#### ٢ - بنو أسد:

وكان من نتائج أحد أيضاً أن هم بنو أسد القيام بهجوم لاستباحة المدينة النبوية وكان ذلك بقيادة طليحة وسلمة ابني خويلد وحين (( بلغ رسول الله صلى الله عليه وسلم أن طلحة وسلمة ابني خويلد قد سارا في قومهما ومن أطاعهما يدعوالهم إلى حرب رسول الله صلى الله عليه وسلم أبا سلمة، وعقد له لواء، وبعث معه مائة و خمسين رجلاً من المهاجرين والأنصار، وقال : "سرحتى تترل أرض بين أسد، فأغر عليهم قبل أن تلاقي عليك جموعهم". فخرج فأغذ السير، ونكب عن سنن الطريق، وسبق الأخبار، وانتهى إلى أدنى قطن، فأغار على سرح لهم، فضمه رعاء لهـم

<sup>. (</sup>  $77 - 71 / \pi$  ) ابن هشام : مرجع سابق ، (  $77 - 71 / \pi$  ) .

مماليك ثلاثة، وأفلت سائرهم، فجاءوا جميعهم فحذروهم، فتفرقوا في كل ناحية، ففرق أبو سلمة أصحابه ثلاث فرق في طلب النعم والشاء، فآبوا إليه سالمين، قد أصابوا إبلاً وشاء، ولم يلقوا أحداً، فانحدر أبو سلمة بذلك كله إلى المدينة ))(١).

و بهذه الضربة الاستباقية أخمد رسول الله صلى الله عليه وسلم هذه الفتنة وشرد بهم من خلفهم ممن يفكر تفكيرهم فإنه حين يرى ما حل بهؤلاء سيفكر مليّاً قبل أن يتخذ خطوة كهذه قد تكلفه ثمناً باهظاً.

#### ٣- خالد بن سفيان الهذلي:

يبدو أن صدى الانتصار العسكري الظاهري لقريش في أحد قد طار حول مكـة فقام أحد الأشرار وهو خالد الهذلي يجمع الأشقياء لحرب رسول الله صلى الله عليه وسلم فكان لا بد له من تأديب ولذلك ندب له رسول الله صلى الله عليه وسلم عبدالله بن أنيس وقال له (( إنه قد بلغني أن خالد بن سفيان بن نبيح الهذلي يجمع لي الناس ليغزوني، وهـــو بعرنة فأته فاقتله" قال: قلت: يا رسول الله انعته لي حتى أعرفه . قال : "إذا رأيته وجدت له قشعريرة". قال: فخرجت متوشحاً سيفي حتى وقعت عليه، وهو بعرنة مع ظعن يرتاد لهن مترلاً، وحين كان وقت العصر، فلما رأيته وجدت ما وصف لي رسول الله صلى الله عليه وسلم من القشعريرة، فأقبلت نحوه، وخشيت أن يكون بيني وبينه محاولة تشغلني عن الصلاة، فصليت وأنا أمشى نحوه، أومئ برأسي للركوع والسجود، فلما انتهيت إليه قال: من الرجل؟ قلت: رجل من العرب سمع بك وبجمعك لهذا الرجل فجاءك لذلك. قال: أجل أنا في ذلك، قال: فمشيت معه شيئاً حتى إذا أمكنني، حملت عليه السيف حتى قتلته، ثم حرجت وتركت ظعائنه مكبات عليه، فلما قدمت على رسول الله صلى الله عليه وسلم فرآبي قال : "أفلح الوجه" قال: قلت: قتلته يا رسول الله، قال : "صدقت"، قال: ثم قـــام عندك يا عبدالله بن أنيس". قال: فخرجت بها على الناس، فقالوا: ما هذه العصا؟ قال: قلت أعطانيها رسول الله صلى الله عليه وسلم وأمرين أن أمسكها، قالوا: أولا ترجع إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم فتسأله عن ذلك . قال: فرجعت إلى رسول الله صلى الله

<sup>. (</sup> 00/7 ) ابن سید الناس: مرجع سابق ، ( 1/00 ) .

و بهذه الضربات الموجعة تبين للمشركين وغيرهم أن المسلمين لم يهنوا وألهم قادرون على حماية دولتهم ونبيهم صلى الله عليه وسلم وأن أحداً لم تكن إلا دولة للمشركين لكنها ليست الأصل ولا القاضية وإنما كان ذلك من قبل المسلمين أنفسهم حين حالفوا أمر سول الله صلى الله عليه وسلم وكان أمر الله قدراً مقدوراً.

كذلك أظهرت هذه البطولات الحكمة النبوية في حفظ مكانة المسلمين وسمعتهم واستعادة هيبتهم وذلك أنه ((كان لمأساة أحد أثر سيء على سمعة المؤمنين، فقد ذهبت رجهم، وزالت هيبتهم عن النفوس، وزادت المتاعب الداخلية والخارجية على المومنين، وأحاطت الأخطار بالمدينة من كل جانب، وكاشف اليهود والمنافقون والأعراب بالعداء السافر، وهمت كل طائفة منهم أن تنال من المؤمنين، بل طمعت في أن تقضى عليهم، وتستأصل شأفتهم. فلم يمض على هذه المعركة شهران حتى قميأت بنو أسد للإغارة على المدينة . ثم قامت قبائل عضل وقارة في شهر صفر سنة ٤هـ . يمكيدة تسببت في قتل عشرة من الصحابة، وفي نفس الشهر قامت بنو عامر . كمكيدة مثلها سببت في قتل سبعين من الصحابة، وتعرف هذه الوقعة بوقعة بثر معونة ، ولم تزل بنو نضير خلال هذه المدة تحساهر بالعداوة حتى قامت في ربيع الأول سنة ٤هـ . يمكيدة قمدف إلى قتل النبي صلى الله عليب وسلم ، وتجرأت بنو غطفان حتى همت بالغزو على المدينة في جمادى الأولى من سنة ٤هـ . فريح المسلمين التي كانت قد ذهبت في معركة أحد تركت المسلمين -إلى حين - يهدون بالأخطار ولكن تلك هي حكمة محمد صلى الله عليه وسلم التي صرفت وجوه التيارات وأعادت للمسلمين هيبتهم المفقودة وأكسبت لهم العلو والمحد من جديد، وأول ما أقدم عليه بكذا الصدد هي حركة المطاردة التي قام ها إلى همراء الأسد، فقد حفظ بها مقداراً عليه بكذا الصدد هي حركة المطاردة التي قام ها إلى همراء الأسد، فقد حفظ بها مقداراً عليه بكذا الصدد هي حركة المطاردة التي قام ها إلى همراء الأسد، فقد حفظ بها مقداراً عليه بكذا الصدد هي حركة المطاردة التي قام ها إلى همراء الأسد، فقد حفظ بها مقداراً

.

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر : ۱۵۲۱هـ ، مرجع سابق ، ۶/ ۱۵۲ .

كبيراً من سمعة جيشه، واستعاد بها من هيبتهم ومكانتهم ما ألقى اليهود والمنافقين في الدهش والذهول، ثم قام بمناورات أعادت للمسلمين هيبتهم بل زادت فيها  $))^{(1)}$ .

إلى هنا أكون قد انتهيت من سرد أحداث هذه الغزوة التي كان لها أثـر عظـيم وذكرها الله سبحانه في حوالي ستين آية من سورة آل عمران .

وقد اشتملت هذه العزوة على نماذج رائعة من بطولات النبي صلى الله عليه وسلم وثباتــه وحسن رأيه في أمر الحرب وتدبيره فيها ذلك التدبير الدقيق الذي تبين وتجلى في مواقــف كثيرة من هذه العزوة .

كذلك اشتملت الغزوة على نماذج رائعة من بطولات الأصحاب رضي الله عنهم . وكان فيها مواقف تجلى فيها حبهم الصادق لنبيهم صلى الله عليه وسلم من رجالهم ونسائهم وولدانهم .

إن المواقف التربوية في هذه الغزوة كثيرة جداً في جوانب متفرقة وهذا ما سيتطرق له الباحث في الفصول التالية من هذه الدراسة .

\_

<sup>(</sup>١) المباركفوري: مرجع سابق ، ص ٣٢٥ .

# الفصل الثاني

### المضامين التربوية المستنبطة من عزوة أحد في الجانب الإيماني والأخلاقي والسياسي والعسكري

#### وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني

المبحث الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الأخلاقي

المبحث الثالث: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب السياسي

المبحث الرابع: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب العسكري

# المبحث الأول المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية الإيمانية.

المطلب الثَّاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني.

#### المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية الإيمانية:

تعريف الإيمان في اللغة هو: (( التصديق بالقلب ))(٢).

والإيمان اصطلاحاً: (( قول باللسان وعمل بالأركان وعقد بالجنان ))(٦) .

#### المراد بالتربية الإيمانية:

التربية الإيمانية هي التي تعمق الإيمان بالله في قلب العبد، وتسمو بها روحه، وهي التربية الروحية التي تعني (( زيادة الإيمان بالله سبحانه وتعالى، والتقرب إليه ومحبته وخيشيته، والتعرف عليه بآلائه وفضله، والطمع في رحمته، والخوف من عقابه، والإيمان بكتبه ورسله، وباليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره ))(٤).

هذا وقد ظهرت آثار التربية الإيمانية في غزوة أحد في عدة مواطن منها:

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) السعدي، عبدالرحمن بن ناصر، ۱٤۲۱هـ، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان، مؤسسة الرسالة، بيروت، ص ۲۱٦.

<sup>(</sup>٢) الفراهيدي، الخيل بن أحمد، ٤٢٤هــ، كتاب العين ، ط١، دار الكتب العلمية، بــيروت، مــادة (أمــن)، (٩٠/١) .

<sup>(</sup>٣) ابن قدامة: عبدالله بن أحمد، ١٤١٥هـ، لعة الاعتقاد ، ط٣، مكتبة طبرية، الرياض، ص ٩٨.

<sup>(</sup>٤) خياط: محمد جميل بن علي، ١٤١٦هــ، الإعداد الروحي والخلقي للمعلم والمعلمة ، ط٢، دار القبلة، حدة، ص ٦٢.

- النماذج الرائعة التي قدمها الصحابة رضي الله عنهم في الدفاع عن النبي صلى الله عليه وسلم وتقديمه على النفس في أحرج لحظات المعركة وأصعبها، ومبايعته صلى الله عليه وسلم على الموت.
- ٢) الصبر على ما أصابهم والرضا بما قدره الله عز وجل وعدم السخط والجزع، كما يظهر ذلك بوضوح في الحوار الذي دار بين عبدالله ابن أبي المنافق وابنه المؤمن عبدالله حيث قال ابن أبي لابنه: (( ما كان خروجك معه إلى هذا الوجه برأي، عصاني محمد وأطاع الولدان، والله لكأني كنت أنظر إلى هذا . فقال ابنه رضي الله عنه : الذي صنع الله تعالى برسوله صلى الله عليه وسلم وللمسلمين خير ))(١).
- ٣) خروج الصحابة رضي الله عنهم في اليوم التالي للغزوة مباشرة مع النبي صلى الله عليه
   وسلم إلى حمراء الأسد مع ما بهم من جراح وقرح .

وهذا يبين أهمية العناية بالتربية الإيمانية حيث ظهرت ثمارها وآثارها في أحرج اللحظات وأدق الظروف من مثل هذه المواقف التي كانت من الصحابة رضي الله عنه فهي تدفع إلى العمل الذي يصدق ذلك الإيمان المستقر في القلب، (( إن النصوص الهادية إلى تلازم الإيمان والعمل كثيرة يزخر بها القرآن، وتستفيض بها السنة، وتقر الحق في نصابه وترسم لكل مسلم غايته، وتخط له مكانته، وتقرع الآذان بذلكم الأمر الحاسم [ كالله ملاهم الحاسم [ الله قراسم لكل مسلم غايته، وتخط له مكانته، وتقرع الآذان بذلكم الأمر الحاسم [ الله قراسم لكل مسلم غايته، وتخط له مكانته، وتقرع الآذان بذلكم الأمر الحاسم [ الله قراسم الله قراسم لكل مسلم غايته وقراسم لكل مسلم غايته وقراس وقراس وقراس وقراسم لكل مسلم غايته وقراس وق

(٢) الغزالي: محمد ، ١٤٢٩هـ، عقيدة المسلم، طه ، دار الدعوة ، الإسكندرية ، ص ١٣٣.

<sup>(</sup>١) تقدمت القصة ص ٦٧ .

### المطلب الثناني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الإيماني: أولاً: ابتلاء الله تعالى للمؤمنين في أحد:

خلق الله عز وجل هذا الكون وجعل له سبحانه سنناً يسير وفقها، فمنها ما يتعلق بالكون وحركته ومنها ما يتعلق بالإنسان وحركته في هذا الدار ومن جملة السنن الإلهية في الإنسان سنة الابتلاء وهي ابتلاء الله عز وجل لعباده بالخير والشر كما قال سبحانه: [ Näqær ] سنة الابتلاء وهي ابتلاء الله عز وجل لعباده الأنبياء: ٣٥] وهو يصيب المؤمن وغير المؤمن إلا أن المؤمن يتميز بأن له من دينه هدياً وتوجيهاً في التعامل مع الابتلاء سواء كان خيراً أم شراً فعن الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم: " عجباً لأمر المؤمن إن أمره كله خير وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن إن أصابته سراء شكر فكان خيراً له، وإن أصابته ضراء صبر فكان خيراً له "(١).

و كم من منحه لله تعالى طويت في عنه، قالا بنارء سنه الله تعالى في عباده و لدلك قال تعالى . : [ سورة محمد: [ سورة محمد [ سورة محمد ] [ سورة محمد ] [ سورة محمد ]

وقد ظهر في غزوة أحد هذا الدرس التربوي بجلاء وهو أن الابتلاء سنة الله تعالى في خلقــه كما قال ابن القيم رحمه الله تعالى (( أن رحمة الله وسنته في رسله وأتبعاهم حــرت بــان يدالوا مرة ويدال عليهم أخرى لكن تكون لهم العاقبة فإلهم لو انتصروا دائماً دخل معهــم

<sup>(</sup>١) مسلم، مرجع سابق، كتاب الزهد، باب المؤمن أمره كله خير، حديث: ٢٩٩٩ ، ( ٢/ ١٣٦٤ ) .

<sup>(</sup>۲) ابن منظور، مرجع سابق، (۲/ ۸٤).

<sup>(</sup>٣) ابن القيم: محمد بن أبي بكر، ١٣٩٣هـ، الفوائد ، ط٢، دار الكتب العملية، بيروت، (١/ ٢٠٨).

المؤمنون وغيرهم و لم يتميز الصادق من غيره، ولو انتصر عليهم دائماً لم يحصل المقصود من البعثة والرسالة فاقتضت حكمة الله أن جمع لهم بين الأمرين ليتميز من يتبعهم ويطيعهم للحق وماجاؤوا به ممن يتبعهم على الظهور والغلبة خاصة )(۱).

وحين يبتلي الله تعالى عباده المؤمنين يحصل لهم بهذا البلاء عبادات لم تكن تحصل لهم لولاه. وأشد الناس بلاءً أعظمهم إيماناً ولذا كان الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم أشد الناس بلاءً ثم الأمثل فالأمثل، ومن أشد البلاء البلاء الذي أصاب النبي صلى الله عليه وسلم من أحد حتى أن عائشة رضي الله عنها ظنت أنه أشد ما لقيه النبي صلى الله عليه وسلم من البلاء فقالت له: ((هل أتى عليك يوم أشد من يوم أحد ؟ قال: لقد لقيت من قومك ما لقيت، وكان أشد ما لقيت منهم يوم العقبة ))(٢)، ومن الابتلاء الذي أصيب به النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضي الله عنهم في أحد، ما حصل له صلى الله عليه وسلم من كسر رباعيته وشج وجهه الشريف وفقد سبعين من أصحابه وفي مقدمتهم عمه الحبيب إلى قلبه حمزة بن عبدالمطلب رضي الله عنه وكذلك إصابة كثير منهم بجراح، حيث لم يكد يسلم أحد منهم .

#### ثمار الابتلاء الذي أصاب المؤمنين في أحد:

#### 1) تمييز المؤمن الصادق من المنافق الكاذب:

وهذا من أجل وأعظم الفوائد حتى لا يغتر المؤمنون بحؤلاء المنافقين وينخدعوا معسول كلامهم ولربما أدى بحم ذلك إلى اطلاعهم على بعض أسرار المؤمنين ولكن حين وقع هذا الابتلاء في هذه الغزوة ((أظهر أهل النفاق ما أظهروه من الفعل والقول وعاد التلويح تصريحاً وعرف المسلمون أن لهم عدواً في دورهم فاستعدوا لهم وتحرزوا منهم))(٢). إذاً كان من الثمار العظيمة لهذا الابتلاء تمحيص الصفوف ولذلك فإن عبدالله بن أبي الذي كان يقوم كل جمعة يحض الناس ويأمرهم باتباع النبي صلى الله عليه وسلم رياء ونفاقاً منعه

(٣) ابن حجر: مرجع سابق، ( ٧/ ٣٤٧ ) .

<sup>(</sup>١) ابن القيم: محمد بن أبي بكر، ١٤٠٧هـ، زاد المعاد ، ط١٤، مؤسسة الرسالة، بيروت، (٣/ ٢١٩).

<sup>(</sup>٢) البخاري، مرجع سابق،

الصحابة رضي الله عنهم بعد غزوة أحد لانكشاف أمره وقالوا له : (( اجلس أي عدو الله) لست لذلك بأهل ))(١) .

فالشدة على ما فيها من ألم هي التي تجعل ما في الصدور واقعاً ملموساً وإلا فإن الله عز وجل يعلم ما تنطوي عليه الصدور (( ولكن الأحداث ومداولة الأيام بين الناس تكشف المخبوء، وتجعله واقعاً في حياة الناس، وتحول الإيمان إلى عمل ظاهر، وتحول النفاق كذلك إلى تصرف ظاهر، ومن ثم يتعلق به الحساب والجزاء . فالله سبحانه لا يحاسب الناس على ما يعلمه من أمرهم ولكن يحاسبهم على وقوعه منهم ))(٢) .

#### ٢) يبلغ المؤمن بالابتلاء منازل لا يبلغها بعمله:

وذلك أنه تعالى يريد لعبده المؤمن مترلة في الجنة يتقاصر عنها عمله فيبتليه الله محبة فيه ليبلغ تلك المترلة التي لم يكن ليبلغها بدون ذلك الابتلاء فقد روى ((محمد بن خالد السلمي، عن أبيه، عن حده وكانت له صحبة من رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: إن العبد إذا سبقت له من الله مترلة لم يبلغها بعمله، ابتلاه الله في حسده أو في ماله، أو في ولده، ثم صبره على ذلك حتى يبلغه المترلة التي سبقت له من الله تبارك وتعالى ")("). وكان البلاء الذي أصاب المؤمنين في أحد سبب في بلوغهم منازل الشهداء وتلك كرامة يصطفى الله لها من يحب من عباده.

#### ٣) التعبد والتقرب إلى الله عز وجل بعبوديات وقربات:

إن من ثمرات البلاء التربوية أن يرى الله عز وجل (( عبودية أوليائه وحزبه في السراء والضراء وفيما يحبون وما يكرهون وفي حال ظفرهم وظفر أعدائهم بهم فإذا ثبتوا على الطاعة والعبودية فيما يحبون وما يكرهون فهم عبيده حقاً وليسوا كمن يعبد الله على حرف واحد من السراء والنعمة والعافية ))(٤).

. .

<sup>(</sup>١) الشامي: مرجع سابق ، (٤/ ٢٣١).

<sup>(</sup>٢) قطب: مرجع سابق، ( ١/ ٤٨١ ) .

<sup>(</sup>٣) أبو داود: سليمان بن الأشعث، ١٤١٩هـ، سنن أبي داود ، ط١، مؤسسة الريان، بيروت، كتاب الجنائز، باب الأمراض المكفرة للذنوب، حديث: ٣٠٩٠ ، (٣/ ١٨٣ ) . وصححه الألباني .

<sup>(</sup>٤) ابن القيم ، ١٤٠٧هـ، مرجع سابق، (٣/ ٢٢٠).

ولذلك نجد النبي صلى الله عليه وسلم قبل أن ينصرف من أحد إلى المدينة بعد فراغه من دفن الشهداء يقول :(( اصطفوا حتى أثني على ربي عز وحل ..... ))(١) فيثني على الله عز وجل ويحمده بذلك الدعاء البليغ المؤثر .

كذلك من الفوائد التربوية للبلاء أن يترع من النفس ما قد يعتريها وقت العافية من البطر والمبالغة في حسن الظن بالنفس:

فإنه سبحانه (( لو نصرهم دائماً وأظفرهم بعدوهم في كل موطن وجعل لهم الستمكين والقهر لأعدائهم أبداً لطغت نفوسهم وشمخت وارتفعت، فلو بسط لهم النصر والظفر، لكانوا في الحال التي يكونون فيها لو بسط لهم الرزق فلا يصلح عباده إلا السراء والسضراء والشدة والرخاء والقبض والبسط فهو المدبر لأمر عباده كما يليق بحكمته إنه بهم خبير بصير))(٢).

ومع هذه الفوائد التربوية للابتلاء فإن الإسلام يعلم المسلم ألا يتطلع للابتلاء ولا يتشوف له وذلك أن الإنسان (( في عافيته قد يتصور الأمور سهلة مبسطة، وقد يتأدى به ذلك إلى المجازفة والخداع . فليحذر المؤمن هذا الموقف، وليستمع إلى تأنيب الله لمن تمنوا الموت ثم حادوا عنه لما جاء ))(٢) فعلى المسلم أن يسأل الله العافية ولا يتطلع للبلاء لأنه لا يدري ماذا يكون حاله فيه إذا نزل .

#### ثانياً: الحذر من المعصية وبيان عاقبتها:

خلق الله عز وجل الإنسان وكرمه وزينه بالعقل ليسلك فيما ينفعه ويبتعـــد عمــــا يؤذيه ويضره .

ومع هذا فقد أكرم الله تعالى هذا الإنسان بإرسال الرسل وإنزال الكتب ليبينوا للإنسان الطريق التي بما تكون سعادته في دنياه وآخرته، وكان كل نبي يبين لأمته ما فيه صلاحهم وخيرهم ويحذرهم مخالفة أمر الله وعصيانه ويذكرهم ما أصاب من قبلهم حين خالفوا أمر الله تعالى كما حكى الله تعالى قول شعيب عليه السلام لقومه فقال تعالى

(٢) ابن القيم: ١٤٠٧هـ ، مرجع سابق، (٣/ ٢٠٢).

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۶۲ .

<sup>(</sup>٣) الغزالي، ٢٣٨هـ ، مرجع سابق ، ص ٢٣٢ .

فمعصية الله تعالى ومخالفة أمره من أعظم أسباب النقم والبلاء على العبد في دنياه وآخرته وضررها في القلوب كضرر السموم في الأبدان على اختلاف درجاتها في السضرر) (( وهل في الدنيا والآخرة شر وداء إلا سببه الذنوب والمعاصي، فما الذي أخرج الأبوين من الجنة، دار اللذة والنعيم والبهجة والسرور إلى دار الآلام والأحزان والمصائب، وما الذي أخرج إبليس من ملكوت السماء وطرده ولعنه، ومسخ ظاهره وباطنه فجعلت صورته أقبح صورة وأشنعها وباطنه أقبح من صورته وأشنع، وبدل بالقرب بعدا، وبالرحمة لعنة، وبالجمال قبحاً، وبالجنة ناراً تلظى ))(١) والمعصية أو (( العصيان خلاف الطاعة . عصى العبد ربه إذا خالف أمره، وعصى فلان أميره يعصيه عصيا وعصياناً ومعصية إذا لم يطعه، فهو عاص وعاصي ))(١).

<sup>(</sup>١) ابن القيم: محمد بن أبي بكر، ١٤١١هـ، الداء والدواء ، ط٣ ، دار الكتب العلمية، بيروت ، ص ٢٧ .

<sup>(</sup>۲) ابن منظور ، مرجع سابق، مادة (عصا)، ( ۱۸۰/۱۰) .

\$B Na100 \$B mgsA ar lest \$'î biçatwigr Oçità #E) # Lim (¾inkerî) NgRq ss?

( اسورة آل عمران:۲۰۱].

فبين الله عز وجل أثر المعصية وشؤمها ورأوا رضي الله عنهم بأعينهم ما حل بهم وبحبيبهم رسول الله صلى الله عليه وسلم من المصائب حين خالفوا توجيهه وعصوا أمره .

ولذا قال الإمام ابن القيم في معرض تعليقه على بعض الحكم التي كانت في وقعه أحد (( فمنها تعريفهم سوء عاقبة المعصية والفشل والتنازع وأن الذي أصاهم إنما هو بشؤم خلك كما قال تعالى [ الإنهان هو الفشل والتنازع وأن الذي أصاهم إنما هو بشؤم خلك كما قال تعالى [ الإنهان هو المناس الله المناس الله المناس الحدة المناس الحدة المناس الحدة المناس الحدة المناس الحدة الله وتنازعهم وفشلهم كانوا بعد ذلك أشد حذراً ويقظة وتحرزاً من أسباب الحذلان ))(٢).

ومع هذا فليس لمغرض مطعن في أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بعد قول الله تعالى لهم [ ١٩٤٥ ١٤ ١٤ ١٥ ١٥ وإنما كان ما وقع منهم إنما هو اجتهاد لم يكونوا أصابوا فيه فإلهم حين ذكرهم أميرهم بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم بعدم ترك أماكنهم قالوا له ((لم يرد رسول الله صلى الله عليه وسلم هذا))(٢) .

وإن كان ما حصل في غزوة أحد كان بسبب المعصية فإنه درس ينبغي الوقوف عنده والاستفادة منه لبيان شؤم المعصية وعاقبة الذنب فإن ((كل نقص وبلاء وشر في الدنيا

<sup>(</sup>۱) ابن کثیر ، مرجع سابق ، ( ۱/ ٤٢٦ ) .

<sup>(</sup>۲) ابن القيم ، ۱٤۰۷هـ، مرجع سابق ، ( ۳/ ۲۱۹ ) .

<sup>(</sup>٣) الشامي، مرجع سابق، (٤/٤).

والآحرة فسببه الذنوب ومخالفة أمر الرب فليس في العالم شر قط إلا الذنوب وموجبالها. وآثار الحسنات والسيئات في القلوب والأبدان والأموال أمر مشهود في العالم، لا ينكره ذو عقل سليم، بل يعرفه المؤمن والكافر، والبر والفاجر، وشهود العبد هذا في نفسه وفي غيره، وتأمله ومطالعته، مما يقوي إيمانه بما جاءت به الرسل وبالثواب والعقاب فإن هذا عدل مشهود محسوس في هذا العالم)(١).

#### ومن أضرار الذنوب والمعاصي وشؤمها على الفرد والمجتمع:

#### ١ - حرمان العلم:

ولذا كان العلماء يحذرون طلابم المعاصي لأنها سبب حرمان العلم وذهابه فعن ابن مسعود رضى الله عنه  $((15)^{(7)})$ .

ولذا قال الإمام مالك للإمام الشافعي رحمهما الله تعالى : (( إن الله عز وجل قد ألقى على قلبك نوراً فلا تطفئه بالمعصية ))<sup>(٣)</sup> .

#### ٢ - حرمان الرزق:

وذلك أن الله تعالى يقــول [ tāk òBr لَا tāk òBr لَا كَا لَكُ اللهُ الل

(( وبعض المفسرين، يرى أن المعيشة الضنك عامة في دار الدنيا بما يصيب المعرض عن ذكر ربه، من الهموم والغموم والآلام، التي هي عذاب معجل، وفي دار البرزخ، وفي الدار الآخرة، لإطلاق المعيشة الضنك وعدم تقييدها ))(٤).

#### ٣- أن الذنوب تحدث في الأرض أنواعاً من الفساد:

وهذا المعنى والأثر السيء للذنوب قد ذكره الله تعالى في كتابه بقوله سبحانه : [ كالهجة المعنى والأثر السيء للذنوب قد ذكره الله تعالى في كتابه بقوله سبحانه : [ كالهجة المعنى والأثر السيء للذنوب قد ذكره الله تعالى في كتابه بقوله سبحانه : [ كالهجة المعنى والأثر السيء للذنوب قد ذكره الله تعالى في كتابه بقوله سبحانه : [ كالهجة المعنى والأثر السيء للذنوب قد ذكره الله تعالى في كتابه بقوله سبحانه : [ كالهجة المعنى والأثر السيء للذنوب قد ذكره الله تعالى في كتابه بقوله سبحانه : [ كالهجة المعنى والأثر السيء للذنوب قد ذكره الله تعالى في كتابه بقوله سبحانه : [ كالهجة المعنى والأثر السيء للذنوب قد ذكره الله تعالى في كتابه بقوله سبحانه : [ كالهجة المعنى والأثر السيء للهجة المعنى والأثر السيء للهجة المعنى والأثر المعنى المعنى والأثر المعنى والأثر المعنى والأثر المعنى والأثر المعنى والمعنى وا

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) ابن القيم: محمد بن أبي بكر، ٣٩٣هــ، م**دارج السالكين** ، ط٢، دار الكتاب العربي، بيروت، (١/ ٤٢٤) .

<sup>(</sup>٢) أبو طالب المكي: محمد بن علي، ١٤٢٦هـ، قوت القلوب، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت، (٣١١/١).

<sup>(</sup>٣) النووي: يحيى، ٩٩٦م، تهذيب الأسماء واللغات، ط١، دار الفكر، بيروت، (١/ ٧٨).

<sup>(</sup>٤) السعدي ، مرجع سابق ص ٥١٦ .

يقول الإمام ابن القيم رحمه الله تعالى : (( وأحبرين جماعة من شيوخ الصحراء ألهم كانوا يعهدون الثمار أكبر مما هي الآن وكثير من هذه الآفات التي تصيبها لم يكونوا يعرفونها وإنما حدثت من قرب ))(١)\*.

ومع هذا فما يعفو الله عز وجل عنه أكثر مما يعاقب عليه لقوله تعالى : [ প্রষ্টেশ্র [گالله `[Āˈˈˈˈˈm] ] .

#### ٤ - أن المعاصى سبب في زوال النعم وحلول النقم:

وهذا أيضاً من شؤم المعصية ونقمتها على العبد، فإنما من أعظم أسباب زوال نعم الله تعالى عن العبد كما قال تعالى : [ العبد كما قال العبد من حلاوة الطاعة والإقبال على الله (( قال سفيان الثوري رحمه الله في نقصان حظ العبد من حلاوة الطاعة والإقبال على الله (( قال سفيان الثوري رحمه الله تعالى : حرمت قيام الليل بذنب أحدثته خمسة أشهر ))(٢) . فما حفظت نعم الدين والدنيا والحنيا والحماعة كثيرة وأختم بسرد جملة منها ذكرها الإمام ابن القيم رحمه الله فقال أنما سبب في : (( قلة التوفيق، وفساد الرأي، وخفاء الحق، وفساد القلب، وخمول الدكر، وإضاعة الوقت، ونفرة الخلق، والوحشة بين العبد وبين ربه، ومنع إجابة الدعاء، وقسوة القلب، ومحق البركة في الرزق والعمر، وحرمان العلم، ولباس الذل، وإهانة العدو، وضيق الصدر، والابتلاء بقرناء السوء الذين يفسدون القلب، ويضيعون الوقت، وطول الهم والغم، وضنك المعيشة، وكسف البال ))(٣) .

\* ونحن في هذه الأزمان المتأخرة نرى كم أحدثت الذنوب للعباد من أضرار وبلاء ومنها على سبيل المثال:

\_

<sup>(</sup>١) ابن القيم، مرجع سابق، ( ١/ ٤٣).

أ) إنفلونزا الطيور . ب) حنون البقر . ج) الأزمة المالية العالمية . د) إنفلونزا الخنازير . هـ) كثرة الزلازل والبراكين . و) الأمراض المستعصية . وغير ذلك مما يخوف الله تعالى به عباده ولكن أكثر الناس لا يعلمون .

<sup>(</sup>٢) الأصبهاني: أحمد بن عبدالله، ٢٠٥هـ، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء ، ط٤، دار الكتاب العربي، بيروت، ( ٧/ ١٧ ) .

<sup>(</sup>٣) ابن القيم، ١٣٩٣هـ، مرجع سابق ، ص ٣٣ .

#### ثالثاً: التوافق مع السنن الإلهية :

خلق الله عز وجل هذا الكون وجعل له نظاماً يحكمه، ويسير وفقه، وجعل سبحانه للحياة الإنسانية كذلك سنناً تسير وفقها، فمن عرف هذه السنن، وتوافق معها، نعهم في حياته واطمأن، ومن جهلها، أو علمها ثم تنكبها وخالفها، ضل وشقى في الدارين، وجعل الله تعالى هذه السنن مبثوثة ومتاحة لكل الناس، فلم يختص بما أحداً من حلقه، بل نحن نرى اليوم كثيراً من الأمم الكافرة تقدمت في العلوم الدنيوية وسادت بها، ذلك أنها توافقت مع سنة الله تعالى في الحياة الطبيعية فحصل لها ما تريد من التقدم، وأما الذين أهملوا هذه السنن وعطلوها، فإلهم صاروا على هامش الحياة في جانبها المادي، ومما تميزت به سنن الله تعالى، ألها لا تحابي أحداً مهما كان، وفي غزوة أحد، التي تعنى بها هذه الدراسة، درس عملي للأمة كلها في هذا الجانب، وذلك ألهم لما خالفوا شرطاً من شروط النصر، وهو طاعة النبي صلى الله عليه وسلم ، تخلف عنهم النصر، فإن من سنن الله تعالى نصره لأوليائه المؤمنين حملة رايته، وأصحاب عقيدته . (( ولكنه علق هذا النصر بكمال حقيقة الإيمان في قلوبهم، وباستيفاء مقتضيات الإيمان في تنظيمهم وسلوكهم، وباستكمال العدة اليي في طاقتهم، وبذل الجهد الذي في وسعهم، فهذه سنة الله، وسنة الله لا تحابي أحداً، فأما حين يقصرون في أحد هذه الأمور، فإن عليهم أن يتحملوا نتيجة التقصير، فإن كوهم مسلمين، لا يقتضى خرق السنن لهم، وإبطال الناموس . فإنما هم مسلمون، لأنهم يطابقون حياتهم كلها عليي كذلك، ولا يضيع هباء، فإن استسلامهم لله، وحملهم لرايته، وعزمهم على طاعته، والتزام منهجه، من شأنه أن يرد أخطاءهم وتقصيرهم، خيراً وبركة في النهاية ))(١).

وكلما كان الإنسان أكثر بصيرة بالسنن الإلهية وأكثر توافقاً معها كلما حقق لنفسه مرادها ومبتغاها من سعادة الدارين .

١) المراد بالسنن الإلهية ؟

<sup>(</sup>۱) قطب، مرجع سابق، ( ۱/ ۱۳) ).

المراد بالسنن الإلهية (( منهج الله تعالى في تسيير هذا الكون، وعمارته، وحكمه، وعادة الله تعالى في سير الحياة الإنسانية، وعادته في إثابة الطائعين، وعقاب المخالفين طبق قضائه الأزلي، على مقتضى حكمته وعدله ))(١).

#### ٢) طريقة معرفة السنن الإلهية:

لمعرفة سنن الله تعالى في الكون أو في الحياة الإنسانية عدة طرق وصيغ، استنبطها وعرفها العلماء بالاستقراء والتتبع ومن هذه الطرق:

1 - الصيغة الصريحة: وذلك بأن يذكر الله تعالى السنة بلفظها الصريح، ومن ذلك تعقيب الله تعالى على غزوة أحد موضوع هذه الدّراسة، فإن الله تعالى قال معقباً على أحداث هذه الغزوة [ الله تعالى على غزوة أحد موضوع هذه الدّراسة، فإن الله تعالى قال معقباً على أحداث هذه الغزوة [ الله تعالى على أحداث الله تعالى على أحداث هذه الغزوة [ الله تعالى على الله تعالى الله تعالى قال معقباً على أحداث هذه الغزوة [ الله تعالى على الله تعالى الله تعال

فبينت هذه الآية سنة الله تعالى في استدراجه المكذبين وإمهالهم ثم نصره ســـبحانه لأنبيائه وأوليائه (٢).

٢ - الألفاظ العامة: وهذا النوع الذي لا يصرح فيه بلفظ السنة لكنه يفهم من الآيات وله أمثلة كثيرة في القرآن منها:

(۲) الطبري: محمد بن حرير، ۱٤۰٥هــ، **جامع البيان عن تأويل آي القرآن** ، دار الفكر، بـــيروت، ( ۶/ ۹۹)، بتصرف .

\_\_\_

<sup>(</sup>١) الخطيب: شريف الشيخ صالح، ١٤٢٥هـ، السنن الإلهية في الحياة الإنسانية ، ط١، مكتبة الرشد، الرياض، (١/ ٢٧).

<sup>(</sup>٣) الخطيب، مرجع سابق . ( ١/ ٣٥) بتصرف .

بينت أن سنة الله تعالى بأن وراثة الأرض للمؤمنين، الذين يجمعون بين الإيمان والعمل ألهم يرثون الأرض وتكون لهم العاقبة .

٣- الإخبار عن سنة الله تعالى بالصيغ الشرطية : وهي تعني أنه متى تحقق الشرط تحقق
 الجزاء .

والصيغ الشرطية تقع على ضربين:

ولذلك لما أراد رجل أن يحرم من مسجد رسول الله صلى الله عليه وسلم بـــدل الميقـــات (( قال له الإمام مالك رحمه الله: فلا تفعل فإني أخاف عليك الفتنة، قال: وما في هذه مـــن الفتنة، فقال له مالـــك رحمــه الله: إن الله تعـــالى يقـــول : [ كالمام مالــك رحمــه الله: إن الله تعــالى يقــول : [ كالمام مالــك رحمــه الله: إن الله تعــالى يقــول . ( كالمام كالمام) (٢) .

(۲) ابن مفلح: محمد بن مفلح، ۱٤۱۷هـ، ا**لآداب الشرعية والمنح المرعية** ، ط۲، مؤسسة الرسالة، بــيروت، ( ٣/ ١٨٩).

-1

<sup>(</sup>١) الخطيب، مرجع سابق، ( ١/ ٤٢ ) بتصرف .

غ- الصيغ الإخبارية: من المعلوم أنه (( لا يقع النسخ إلا في الأمر والنهي، ولو بلفظ الخبر، أما الخبر الذي ليس يمعنى الطلب فلا يدخله النسخ، ومنه الوعد والوعيد ))(١). ومن أمثلة الأحبار الإلهية التي تقرر سنة من سنن الله تعالى قوله سبحانه: [ ( ها علا الأهية الله على الله عن الله تعالى في هذه الآية عن سنة الابتلاء للإنسان. فهذه بعض أساليب القرآن في الكشف عن سنن الله تعالى في الكون أو في طبيعة الحياة الإنسانية .

#### ٣) خصائص السنن الإلهية :

ولولا هذا الأمر لما حصل الاتعاظ بما حل بالسابقين، إذ لولا ثبات السنة لكان ما حصل للسابقين لا يعني أن يحصل للآخرين، ولكن حيث إن ((سنة الله تعالى، ثابتة ومطردة، وعامة غير مقتصرة على فرد دون فرد، ولا على قوم دون قوم ولولا ثباقها واطرادها وعمومها، لما كان معنى في قصص وأخبار الأمم السابقة، وطلب الاعتبار بما حل بهم، ولكن لما كان ما حرى لهم وعليهم يجري على غيرهم إذا فعلوا فعلهم، حسن ذكر قصصهم، وطلب الاعتبار والاتعاظ بها )(۱)\*

<sup>. (</sup>٤١/٢)

<sup>(</sup>٢) زيدان: عبدالكريم، ١٤١٧هـ، السنن الإلهية في الأمم والجماعات والأفراد في الشريعة الإسلامية ، ط٣، مؤسسة الرسالة، بيروت، ص ١٥.

<sup>\*</sup> قد يخرق الله تعالى السنن الكونية، لحكمة يقدرها سبحانه كما شق القمر لنبينا محمد صلى الله عليه وسلم، وخلق عيسى عليه الصلاة والسلام من غير أب، وأنطق بعض من في المهد، وأحيا الموتى، وجعل العصاحية، وأنبع الماء من أصابع النبي صلى الله عليه وسلم، وحبس الشمس ليوشع لل ، وغير ذلك من الأمور التي قد يجريها الله تعالى كرامة لأوليائه، أو لحكمة أخرى لكن هذا ليس الأصل، بل هو حالات نادرة، ويبقى الأصل في سننه سبحانه وتعالى هو الثبات .

وبذا صار ما وقع في أحد درساً عاماً للأمة في وجوب طاعة القائد وعدم مخالفته، فهو من أعظم أسباب النصر، فإذا كثر التنازع والاجتهادات الشخصية، فإنه الهزيمة لا شك نازلة ولذا يقول الله عز وجل : [ ﴿مَا اللهُ عَنْ وَجِل اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَنْ وَجِل اللهُ وَلَا اللهُ الله

Y - الشمول والعموم: والمراد بذلك أنها عامة شاملة لكل البشر، فلا فرد ولا أمة يستثنون من سنته تعالى، وفي الغزوة موضوع الدّراسة تبين هذا الأمر فمع وجود رسول الله صلى الله عليه وسلم، ومع إيمان أصحابه رضي الله عنهم، لكن لما خالفوا سنة الله تعالى في النصر، حل بهم ما حل من القرح والأذى، (( وقد جاءت نصوص كثيرة تؤكد طابع الاستمرار والاطراد في سنن الله تعالى، وتستنكر أن يكون هناك استثناء لأحد، فسنة الله مطردة، من التزمها تحقق له الجزاء))(١).

-

<sup>(</sup>۱) الخطيب، مرجع سابق، (۱/ ٥٠) .

#### غاذج للسنن الإلهية:

السنن الإلهية كثيرة جداً، منها ما يحكم الكون، ومنها ما يحكم الحياة البشرية، وفي غيزوة أحد حين خالف الرماة أمر النبي صلى الله عليه وسلم، تخلف عنهم النصر الذي كان ظاهراً لهم في بداية المعركة، فمن عرف السنن الإلهية وجاراها ولم يصادمها سعد ونعم ومن هذه السنن الإلهية في الحياة البشرية:

#### ١ - سنة التدافع:

المراد بسنة التدافع: أي الصراع، والقتال بين الناس، بين أمة وأمة، بين الحق والباطل، بين الخير والشر .

(( والصراع أو التدافع الذي يعنيه القرآن، ليس هذا الذي يقع بين الناس، من التكالب على أعراض الدنيا، وشهواتها التافهة، سواء في المستويات الدنيا بين الأفراد، أو المستويات العليا بين الجماعات والدول والمعسكرات.

إن التدافع الذي يعنيه القرآن، من خلال هذه السنة هو الذي يكون لخير البشرية، وذلك بتحقيق العبودية لله وحده، وإزالة كل طاغوت يعبد من دون الله، إنه كما قال تعالى : [ علاقة وحده وإزالة كل طاغوت يعبد من دون الله، إنه كما قال تعالى : [ علاقة وعن و الله المؤلفة وعن الله و المؤلفة و

#### ٢ - سنة الله في المتشابحين والمتضادين :

<sup>(</sup>۱) السلمي: محمد بن صامل، ۱۶۱۸هـ، منهج كتاب التاريخ الإسلامي ، ط۲، دار الرسالة العلميـة، مكـة المكرمة، ص ۷۷ .

رحمه الله تعالى : (( ومن جوز عليه أن يعذب أولياءه مع إحسافهم وإخلاصهم ويسوي بينهم وبين أعدائه فقد ظن به ظن السوء )(۱) .

فتبين من هذا أن سنة الله تعالى في المتساويين والمختلفين ألهم ((يتــساوون أو يختلفون في النتائج والأحكام في الدنيا والآخرة، لتساويهم أو اختلافهم في المعاني والأوصاف الـــي نيطت بما هذه النتائج والأحكام أو استوجبتها ))(٢).

ولذا حين نادى أبو سفيان يوم أحد بعد نهاية المعركة : (( اليوم بيوم بدر ، أعل هبل "أي أظهر دينك" ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : "قم يا عمر فأجبه فقل: الله أعلى وأحل ، لا سواء ، قتلانا في الجنة وقتلاكم في النار " )) (م) فبين النبي صلى الله عليه وسلم أن الله تعالى لن يسوي بين من يقتل في سبيله سبحانه ومن يقتل في سبيل الطاغوت .

#### ٣ - سنة الله تعالى في المكر والماكرين :

وسنة الله تعالى في أهل المكر والكيد المحرم أن يعاقب الله هذا العبد الماكر بأن (( يكيده ويعامله بنقيض قصده، وبمثل عمله، وهذه سنة الله في أرباب الحيل المحرمة، أنه لا يبارك لهم فيما نالوه بهذه الحيل المحرمة، ويهيء لهم كيداً على يد من يشاء من خلقه يجزون به من حنس كيدهم وحيلهم ))(٤).

#### رابعاً: الصدق مع الله تعالى وأثره:

<sup>(</sup>١) ابن القيم، ٤٠٧هـ، مرجع سابق، (٣/ ٢٣٠).

<sup>(</sup>۲) زیدان، مرجع سابق، ص ۱۶۳.

<sup>(</sup>٣) تقدم في ص ٥٩ .

<sup>(</sup>٤) ابن القيم: محمد بن أبي بكر أيوب، ١٩٧٣م، إعلام الموقعين عن رب العالمين، دار الجيل، بيروت، (٢٢٠/٣).

للمؤمن بأهمية هذا الأمر والنبي صلى الله عليه وسلم ذكر أن المنافق (("إذا حدث كذب"))(١) .

فما أجمل أن يجعل المؤمن الصدق شعاره الذي به يعرف ويذكر، وكفى أن أعلى مقامات المؤمنين هي (الصديقية) التي لا ينالها إلا من كان الصدق ديدهم وملازماً لهم في كل أحوالهم.

وأفضل الأمة بعد نبيها صلى الله عليه وسلم هو أبو بكر، ولا يذكر اسمه رضي الله عنه إلا ويتبع بهذه الصفة العظيمة "الصديق". وسعداء البشر وصفوهم لا يخرجون عن أربع مراتب هي :

النبوة ثم الصديقية ثم الشهادة ثم الولاية و ((أعلاهذه المراتب النبوة والرسالة ويليها الصديقية فالصديقون هم أئمة أتباع الرسل ودرجتهم أعلا الدرجات بعد النبوة فإن جرى قلم العالم بالصديقية وسال مداده بها كان أفضل من دم الشهيد الذي لم يلحقه في رتبة الصديقية وإن سال دم الشهيد بالصديقية وقطر عليها كان أفضل من مداد العالم الذي قصر عنها فأفضلهما صديقهما فإن استويا في الصديقية استويا في المرتبة والله أعلم ))( $^{(1)}$ .

(٢) ابن القيم: محمد بن أبي بكر ، ١٦١٦هـ، مفتاح دار السعادة ، ط١، دار ابن عفان، الخبر ( ٢٩٨/١ ) .

<sup>(</sup>١) البخاري: مرجع سابق ، كتاب الإيمان، باب علامة المنافق، حديث ٣٣ ( ١/ ٨٠) .

الصدق في اللغة : (( الصدق نقيض الكذب، صدق يصدق صدقاً وصدقاً وتصداقاً. وصدقه قبل قوله ))(١) .

والصدق في الاصطلاح: (( مطابقة الحكم للواقع ..... وقيل الصدق هو ضد الكذب وهو الإبانة عما يخبر به على ما كان ))(٢).

ثالثها: عمرو بن الجموح رضي الله عنه الذي كان شديد العرج فمنعه أبناؤه من القتال، لأن الله قد عذره، لكنه لم يطق القعود خلف رسول الله صلى الله عليه وسلم، فشفع لـــه

<sup>(</sup>١) ابن منظور، مرجع سابق، مادة (صدق)، ( ١٩٣/١٠ ) .

<sup>(</sup>٢) الجرحاني ، مرجع سابق ، ص ١٧٤ .

<sup>(</sup>٣) البخاري ، مرجع سابق ، كتاب التفسير: باب [ فمنهم من قضى نحبه ومنهم من ينتظر وما بدلوا تبديلاً ] ، حديث ٤٥٠٥ ، ( ٣/ ١٧٩٥ ) .

النبي صلى الله عليه وسلم عند أبنائه ليأذنوا له في القتال، فأذنوا له، وبالفعل أكرمه الله عز وحل وحدقه حين قال: إني الأطمع أن أطأ بعرجتي هذه الجنة . فبلغه الله عز وحل الشهادة. فهنيئاً لك يا عمرو بن الجموح أيها الصادق:

من لي بمثل سيرك المدلل تمشي رويداً وتجي في الأول

رابعها: عاصم بن ثابت رضي الله عنه الذي نذر ألا يمسه مشرك أبداً، فإنه قَتَل في هذه الغزوة مسافع والحارث ابني طلحة وكُل ما أصاب واحداً منهما بسهم ذهب إلى أمه فتسأله (( يا بني من أصابك ؟ فيقول: سمعت رجلاً رماني يقول: خذها وأنا ابن الأقلح، فنذرت إن أمكنها الله من رأس عاصم أن تشرب فيه الخمر ))(١) .

وقد قتل المشركون عاصماً رضي الله عنه في يوم الرجيع، وأرادوا حمل رأسه إلى سلافة لتوفي بنذرها، فمنعته الدّبر  $^*$  فقالوا: دعوه حتى يمسي فتذهب عنه فنأخذه، فبعث الله الوادي فاحتمله  $^{(7)}$  فلما صدق هذا الرجل مع الله تعالى صدقه الله عز وجل فلم يخلص إليه المشركون .

خامسها: على بن أبي طالب وسهل بن حنيف وأبو دجانة رضي الله عنهم: فإن النبي صلى الله عليه وسلم بعد المعركة أعطى سيفه لابنته فاطمة رضي الله عنها وقال لها: (( اغسلي عن هذا دمه يا بنية، فوالله لقد صدقني اليوم )) وأعطاها عليٌّ رضي الله عنه سيفه وقال أيضاً: إنه صدقه فقال له النبي صلى الله عليه وسلم: "لئن كنت صدقت القتال، لقد صدق معك سهل بن حنيف وأبو دجانة "(٣).

#### خامساً: النية وأثرها على صاحبها:

\* الدبور: بفتح الدال: النحل لا واحد لها من لفظها، ويقال للزنابير أيضاً دبر. ابن منظور، مرجع سابق، مادة (دبر) (٢٦٨ ٤).

<sup>(</sup>۱) تقدمت القصة ص ۳۸ .

<sup>.</sup>  $(9 \ / \ )$  ابن هشام ، مرجع سابق ، (7)

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق (٣/ ٢٠) .

ومن هذه الدروس التربوية التي ضمنت في طيات هذه الغزوة أن الأعمال بخواتيمها ومن كتب الله له السعادة فسيصير إليها ومن حقت عليه الشقوة بسسوء نيته ومقصده أدركته الخاتمة السيئة وهذا له آثار تربوية على الإنسان المسلم في مجاهدة النفس على حسن النية . يقول عبدالله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهم ((حرج علينا رسول الله صلى الله عليه وسلم وفي يده كتابان، فقال: أتدرون ما هذان الكتابان ؟ فقلنا: لا يا رسول الله إلا أن تخبرنا . فقال للذي في يده اليمنى، هذا كتاب من رب العالمين، فيه أسماء أهل الجنة وأسماء آبائهم وقبائلهم ثم أجمل على آخرهم فلا يزاد فيهم ولا ينقص منهم أبداً . ثم قال للذي في شماله، هذا كتاب من رب العالمين، فيه أسماء أهل النار، وأسماء آبائهم وقبائلهم، ثم أجمل على آخرهم ولا ينقص منهم أبداً، فقال أصحابه: ففيم العمل يا رسول الله إن كان أمرٌ قد فرغ منه . فقال: سددوا وقاربوا فإن صاحب الجنة وإن عمل وإن صاحب النار يختم له بعمل أهل النار وإن عمل أي عمل ))(۱) .

وقد ظهر هذا الأمر في هذه الغزوة في ثلاثة مصارع، أما اثنان فكانا على غير الإسلام حتى كانت غزوة أحد فكتب الله لهما السعادة فأسلما و دخلا في صفوف المسلمين فختم لهما بالسعادة وهما:

1 - 1 الأصيرم بن عبدالأشهل (7).

۳) - مخيريق <sup>(۳)</sup> .

وأما الثالث فكان شقياً مع أنه قاتل في صفوف المسلمين إلاّ أن نيته لم تكن نــصرة للله ورسوله فأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أنه من أهل النار وهو قزمان (٤) فقد قتل نفسه في آخر المعركة . ومن هنا يتبين أثر النية وأهمية سؤال الله تعالى حسن الخاتمة .

(۱) الترمذي: محمد بن عيسى، ٤٢٤ هـ، سنن الترمذي ، دار الفكر بيروت، كتاب القدر، باب ما حاء أن الله تعالى كتب كتاباً لأهل الجنة وأهل النار، حديث: ٢١٤١، (٤/ ٤٤٩) وصححه الألباني .

<sup>(</sup>۲) تقدمت قصته ص ۵۸.

<sup>(</sup>٣) تقدمت قصته ص ٥٧ .

<sup>(</sup>٤) تقدمت قصته ص ٥٧ .

والمراد بحسن الخاتمة : أن يقبض الله تعالى العبد المؤمن على دينه، أو أن يموت العبد متلبساً بعمل صالح يغبط عليه .

ويدل لذلك قول النبي صلى الله عليه وسلم ((:" إذا أراد الله بعبد خيراً استعمله" فقيل: كيف يستعمله يا رسول الله قال:" يوفقه لعمل صالح قبل الموت "(١). وقال صلى الله عليه وسلم:" إذا أراد الله بعبد خيراً طهره قبل موته ". قالوا: وما طهور العبد؟ قال:" عمل صالح يلهمه إياه حتى يقبضه عليه"))(٢).

أما الأصيرم ومخيريق فقد كانا يأبيان الدُّحول في الإسلام حتى كانت غزوة أحد وأراد بهما الله عز وجل الكرامة والسعادة فأسلم كل منهما ودخل يقاتل في صفوف المسلمين فأكرمهما الله عز وجل بالشهادة فقال النبي صلى الله عليه وسلم عن الأصيرم (( إنه لمن أهل الجنة )) ، وقال عن مخيريق (( مخيريق خير يهود )) ، فختم لهذين بخاتمة السعادة، وأما الثالث وهو (قزمان) فمع أنه قاتل في صفوف المسلمين لكن لما كانت نيت ليست لله ، لم ينفعه قتاله و شجاعته فأخبر النبي صلى الله عليه وسلم أنه من أهل النار فمات منتحراً حيث إنه (( لما اشتدت عليه جراحته أخذ سهماً من كنانته فقتل به نفسه )) .

ففي هذه المواقف الثلاثة عبرة للمسلم ليسأل الله حسن الخاتمة ويأخذ بأسبابها الموصلة إليها بعد فضل الله تعالى ورحمته .

<sup>(</sup>١) الترمذي، مرجع سابق، كتاب القدر، باب ما جاء أن الله كتب كتاباً لأهل الجنة أهل النار، حديث: ٢١٢٤،

<sup>.</sup> وصححه الألباني . وصححه الألباني .

<sup>(</sup>٢) الألباني، مرجع سابق، حديث: ٣٠٦ ، (١/ ١١٧) .

# المبحث الثاني

# المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الأخلاقي

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: الأخلاق ومكانتها من التربية الإسلامية.

المطلب الثَّاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الأخلاقي.

#### المطلب الأول: الأخلاق ومكانتها من التربية الإسلامية:

امتن الله تعالى على الإنسان بأن كرمه على كثير ممن خلق وفضله عليهم تفضيلاً، وفطره الله عز وجل فطرة سوية مستقيمة، تستحسن الحسن وتستقبح القبيح، ما لم تفسد هذه الفطرة بمؤثرات خارجية، ومن الأمور التي جُبل البشر على استحسالها وقبولها -على اختلاف أجناسهم، وأوطالهم ودياناتهم - محاسن الأخلاق، كالصدق، والكرم، والوفاء بالعهد والوعد، وأداء الأمانة، وغيرها من محاسن الأخلاق، ويُصَدِّق هذا قول النبي صلى الله عليه وسلم: " إنما بعثت لأتمم صالح الأخلاق "(١).

فأشار النبي صلى الله عليه وسلم في هذا الحديث إلى أمرين:

الأول: أن هناك أخلاقاً حسنة موجودة في المجتمع الجاهلي كصدق الحديث والكرم ونحوها مما هو أمر اتفاق بين أسوياء البشر .

الثاني: كأن النبي صلى الله عليه وسلم حصر بعثته في أمر الأخلاق، وذلك باستخدام أداة الحصر: "إنما" وهذا يبين عظم متزلة الخلق من الإسلام .

الخلق لغة: (( الدين والطبع والسجية، وحقيقته أنه لصورة الإنسان الباطنة، وهي نفسه وأوصافها ومعانيها المختصة بها، بمترلة الخلق لصورته الظاهرة وأوصافها ومعانيها، ولها أوصاف حسنة وقبيحة ))(٢).

وفي الاصطلاح: ((عبارة عن هيئة للنفس راسخة، تصدر عنها الأفعال بسهولة ويسر، من غير حاجة إلى فكر روية، فإن كانت الهيئة بحيث تصدر عنها الأفعال الجميلة عقلاً وشرعاً بسهولة، سميت الهيئة خلقاً حسناً، وإن كان الصادر منها الأفعال القبيحة، سميت الهيئة خلقاً سيئاً )) (").

ولا شك أن الخلق في الإسلام لا ينفك عن سلوك الإنسان المسلم وفي غزوة أحد تبين تخلق النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه بأعلى مقامات الخلق الرفيع حتى وهم في حال حرب مع عدوهم ومن هذه المواقف:

<sup>(</sup>۱) الحاكم: محمد بن عبدالله، المستدرك على الصحيحين ، ط۱، دار الكتب العلمية، بيروت، كتاب تواريخ المتقدمين من الأنبياء والمرسلين، ذكر أخبار سيد المرسلين، حديث: ٤٢٢١ ، وقال صحيح على شرط مسلم . (٢/ ٦٧٠) .

<sup>. (</sup>  $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$  ) . (  $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$   $\Lambda$  ) .

<sup>(</sup>٣) الجرحاني، مرجع سابق، ص ١٣٦ .

أمر النبي صلى الله عليه وسلم سعد بن الربيع رضي الله عنه بأن يعفو عن زوجته حين جاءه سعد بن الربيع رضي الله عنه وأحبره أن زوجته كانت تتسمع لحديث زوجها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم فقال له صلى الله عليه وسلم :"حلِّ عنها"(١) .

7) عدم تمثيل الصحابة بقتلى المشركين مع أن الدائرة كانت لهم في أول النهار بل وحيى حين عزم الصحابة رضي الله عنهم على التمثيل بقتلى المشركين انتقاماً لحمزة رضي الله عنه على التمثيل بقتلى المشركين انتقاماً لحمزة رضي الله عنه عمّ النبي صلى الله عليه وسلم فترل قوله تعالى: [ الله عليه وسلم الله عليه وسلم الله عليه وسلم أن (( عدل عن عزمه بالتمثيل بقتلى المشركين، ثم عفا وصبر بل ولهى عن المثلة أيّاً كانت )) (٢).

(7) حين أخذ أبو دجانة سيف رسول الله صلى الله عليه وسلم أخذ يضرب به الكفار وفي أثناء المعركة رفع السيف فإذا بها هند بنت عتبة تصيح: يا الصخر فيقول رضي الله عنه : (( فكرهت أن أضرب بسيف رسول الله صلى الله عليه وسلم امرأة لا ناصر لها (7) فكان من شهامته ومروءته وحسن خلقه رضي الله عنه الترفع والتخلق بالخلق الكريم حيى في ذلك الموطن، فلم يقتل هند مع تمكنه منها لأنها كما ذكر لا ناصر لها .

٤) في أول المعركة حين خرج على رضي الله عنه لمبارزة طلحة بن عثمان ضربه علي وضي الله عنه بالسيف فقطع رجله فسقط طلحة وانكشفت عورته فكف عنه علي رضي الله عنه فلما سئل عن سبب تركه قال: إن ابن عمي ناشدني الرحم حين انكشفت عورته فاستحييت منه .

فهذه مستويات عالية من الأخلاق لا يتخلق بها إلا من تربى على منهج الإسلام وقد تبين منها ارتباط الخلق بسلوك المسلم حتى في حال الحرب فضلاً عن حال السلم.

(۱) تقدم ص ۱۹.

(۲) تقدم ص ٤٣ .

(٣) تقدم ص ٣٢ .

# المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب الأخلاقي: أولاً: العفو والصفح:

الحروب والمعارك في الإسلام، لا تعني تجرد المسلم من خلقه الكريم، بخلاف الجاهليات التي ترى في الحروب إباحة هلك الحرث والنسل بالفعل وإن كانت أقوالهم تنكر ذلك\*، أما الإسلام فقد ظهر من خلال أوامره صلى الله عليه وسلم وتعليماته لجنده حين يرسلهم فكان يوصي أميرهم بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيراً ثم يقول " اغزوا باسم الله، في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، اغزوا ولا تَعُلّوا ولا تغدروا ولا تمثلوا ولا تقتلوا وليداً "(۱)، وحين أحطأ خالد بن الوليد رضي الله عنه في قتل بني جذيمة حين لم يحسنوا أن يقولوا أسلمنا بل قالوا: صبونا صبونا ((قال النبي صلى الله عليه وسلم: "اللهم إني أبررأ إليك مما صنع خالد "، ثم أرسل علياً لتصحيح الخطأ فدفع لهم دياتهم ))(۲)، فليس في الإسلام (الغاية تبرر الوسيلة)!!

ولئن كانت هذه الأخلاق يؤدب بها الإسلام أتباعه في الحرب، فإنه في حال السلم يكون الأمر آكد وأوجب ومن الأخلاق العظيمة التي يدعو إليها الإسلام (العفو والصفح) والفرق بينهما أن " العفو ترك المؤاخذة بالذنب، والصفح إزالة أثره من النفس "(")، وقد ورد الأمر بهما في القرآن في آيات عدة، ومنها:

- ١ قوله تعالى : [ B EdqBBD=1 b)r ] : قوله تعالى الله المؤلفة التي لم يمسها زوجها لها نصف المؤلفة التي لم يمسها زوجها لها نصف

\* أما قديماً فقد تبين من تمثيل المشركين بقتلى المسلمين وتشويههم وهم أموات، وأمّا في الحاضر فيظهر من حلل اسقاط القنبلتين النوويتين على هيروشيما ونجازاكي وما أحدثته من أضرار بليغة على أجيال من البيشر، وإضرارها بالبيئة ضرراً بالغاً، وكذلك استخدام الأسلحة المحرمة دولياً كما حصل أحيراً في هجوم إسرائيل البربري على غرة

وإسقاط القنابل المحرمة دولياً على رؤوس الأهالي العزل في مطلع العام الهجري ١٤٣٠هـ .

<sup>(</sup>۱) مسلم : مرجع سابق، كتاب الجهاد والسير، باب تأمير الإمام الأمراء على البعوث ووصيته إياهم بآداب الغزو وغيرها، حديث رقم: ١٧٣١ (٣/ ١٣٥٧ ) .

<sup>(</sup>۲) ابن هشام، مرجع سابق، (۲/ ٤٧).

<sup>(</sup>٣) الشوكاني: محمد بن علي، ١٤٢٣هـ، فتح القدير ، دار الحديث، القاهرة، (١٢٨/١).

المهر، إلا أن تتنازل عنه، أو يترك لها الزوج المهر كاملاً، ثم رغب الله عز وجل الاثنين إلى الفوز بالفضل [ عنه، أو يترك لها الزوج المهر كاملاً، ثم رغب الله عز وجل الاثنين إلى الفوز بالفضل [ عنه، أو يترك لها الله عنه الله أهلها .

<sup>(</sup>۱) السعدي، مرجع سابق، ص ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ٤٣٤.

فقال : [ Dems apail @\$C fà frāyan fqs yas n fqs es b) الأن الجزاء من جنس العمل، فمن عفا، عفا الله عنه، ومن صفح، صفح عنه ))(١) .

**Y - الموقف الثاني في هذه الغزوة**: عفو حذيفة رضي الله عنه عن الصحابة حين قتلوا أباه بالخطأ حين اختلطت الصفوف فقتلوه و لم يعرفوه، وحينئذ أمر النبي صلى الله عليه وسلم لحذيفة بالدِّية، فتصدق بها على المسلمين، وعفا عنهم، فزاده ذلك عند رسول الله صلى الله عليه وسلم خيراً (۲).

٣- الموقف الثالث في هذه الغزوة : الذي يدل على درس تربوي في العفو وهو أعظم درس عملي في الغزوة في العفو، هو عفو الله تعالى وعفو نبيه صلى الله عليه وسلم عن الرماة، مع ما سببه هذا التصرف منهم رضي الله عنهم من تغيير مجرى المعركة، وإلحاق الأذى بالنبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه .

وإنه لعجب من أخلاق هذا النبي الكريم صلى الله عليه وسلم ، فلم يعقد لهم مجلساً عسكرياً للمحاكمة، أو يسب أو يشتم أحداً منهم، أو يدعو عليهم، بل لم يذكر في كتب السيرة أنه صلى الله عليه وسلم وجه لهم عتاباً أو تأنيباً، وإنما عفا عنهم وصفح فصلى الله عليه وسلم على هذا النبي الكريم، وما أعظمه من درس لكل مسلم اتخذ النبي صلى الله عليه

<sup>(</sup>١) السعدي، مرجع سابق، ص ٨٦٨ .

<sup>(</sup>٢) تقدمت القصة في ص ٤٩.

<sup>(</sup>٣) الشوكاني، مرجع سابق، ( ٢/ ٤٧).

وسلم قدوة له لأن ((الناس في حاجة إلى كنف رحيم، وإلى رعاية فائقة، وإلى بــشاشة سمحة، وإلى ود يسعهم، وحلم لا يضيق بجهلهم وضعفهم ونقصهم، في حاجة إلى قلب كبير يعطيهم ولا يحتاج منهم إلى عطاء، ويحمل همومهم ولا يعنيهم بهمه، ويجدون عنده دائماً الاهتمام والرعاية والعطف والسماحة والود والرضا، وهكذا كان قلب رسول الله صلى الله عليه وسلم، وهكذا كانت حياته مع الناس، ما غضب لنفسه قط، ولا ضاق صدره بضعفهم البشري))(۱).

3- الموقف الرابع: هو عفوه صلى الله عليه وسلم عن أصحابه الدين تركوا أرض المعركة، حين اختلطت الصفوف ومع ذلك وفي ذلك الموقف الحرج يقول صلى الله عليه وسلم " ما أنصفانا \* أصحابنا " حيث أفردوه صلى الله عليه وسلم هو ومن معه من المؤمنين، فاكتفى صلى الله عليه وسلم بهاتين الكلمتين، ولم يظل يلاحقهم بهذه الخطيئة طوال أعمارهم، بل يخرج في اليوم التالي إلى حمراء الأسد، ويأذن لهم في الخروج معه، وكأن شيئاً لم يكن .

إلها أخلاق النبوة، فهو صلى الله عليه وسلم تُقْسِم زوجته التي هي أكثر الناس له معاشرة وبه معرفة فتقول عائشة رضي الله عنها : ( والله مَا انتقم لنفسه في شيء يؤتى إليه قط حتى تنتهك حرمات الله فينتقم لله )(٢)، وفي هؤلاء الأصحاب رضي الله عنهم يقول الله تعالى : [ ﴿ وَالله مَا الله فينتقم لله )(٢)، وفي هؤلاء الأصحاب رضي الله عنهم يقول الله تعالى : [ ﴿ وَالله مَا الله فينتقم لله ) ﴿ وَفِي هؤلاء الأصحاب رضي الله عنهم الله عنهم ما صدر منهم رضى الله عنهم .

<sup>(</sup>۱) قطب، مرجع سابق، ( ۱/ ۵۰۰ ) .

<sup>\*</sup> المراد القرشيين اللذين تركا الأنصار السبعة يقتلون واحداً تلو الآخر .

<sup>(</sup>۲) البخاري، مرجع سابق، كتاب الحدود، باب إقامة الحدود والانتقام لحرمـــات الله ، حـــديث: ٦٤٠٤ ، (٦/ ٢٤٩١ ) .

وسلم في مقام قط ففارقه حتى يأمرنا بالصدقة وينهانا عن المثلة أياً كانت )) (( عدل عن عن المثلة أياً كانت )) (( عدل عن عزمه بالتمثيل بقتلى المشركين، ثم عفا وصبر، بل ولهي عن المثلة أياً كانت )) (() ، بل كما يروي عنه سمرة بن جندب رضي الله عنه حيث يقول : " ما قام رسول الله صلى الله عليه وسلم في مقام قط ففارقه حتى يأمرنا بالصدقة وينهانا عن المثلة "() .

7- الموقف السادس والأخير: من هذه الغزوة في العفو: هو عفوه صلى الله عليه وسلم عن وحشي قاتل حمزة، فإن الصحابة رضي الله عنهم، لِمَا يعلمون من شدة محبة البي صلى الله عليه وسلم لعمه حمزة رضي الله عنه، والأثر الذي تركه مقتله في نفسس البي صلى الله عليه وسلم، حين رأوا وحشياً قالوا: يا رسول الله هذا وحشي!! ينتظرون أمره صلى الله عليه وسلم ولكنه الرحمة المهداة صاحب القلب العظيم صلى الله عليه وسلم يقول :" دعوه، فلإسلام رجل واحد، أحب إلي من قتل ألف رجل كافر "(٢).

# ويحسن التنبيه حول موضوع العفو إلى أمرين:

الأول: أن العفو لا يعني الضعف والذلة، بل إنما يكون عفواً إذا كان الإنسان قادراً على الانتقام ثم تركه لله، وفيه يقول صلى الله عليه وسلم: " من كظم غيظاً وهو قادر على أن ينفذه دعاه الله عز وجل على رؤوس الخلائق يوم القيامة حتى يخيره الله من الحور العين مل شاء "(٤).

الثاني: أن العفو ينبغي أن يوضع في موضعه، وهذه هي الحكمة، ولذا فإن النبي صلى الله عليه وسلم مع رحمته وسعة حلمه، ضرب عنق أسير المشركين، أبا عزة الجمحي، وذلك أنه

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص ٤٣.

<sup>.</sup> (27/5) ابن هشام، مرجع سابق، (27/5) .

<sup>(</sup>٣) تقدمت القصة ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٤) أبو داود، مرجع سابق، كتاب الأدب، باب من كظم غيظاً ، حــديث: ٤٧٧٧ ، ( ٢٤٨/٤ ) ، وصــححه الألباني .

قد أسره في بدر ثم منّ عليه النبي صلى الله عليه وسلم من غير فداء لفقره، على أنه لا يعود لقتال النبي صلى الله عليه وسلم مرة أخرى، لكنه حين نقض العهد لم يستحق العفو ولذا قال له صلى الله عليه وسلم: "والله لا تمسح عارضيك بمكة بعدها وتقول: خدعت محمداً مرتين، اضرب عنقه يا زبير، وأيضاً قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "إن المؤمن لا يلدغ من جحر مرتين "(١).

#### ثانياً: حفظ السر:

اشتملت غزوة أحد على دروس في مجالات عدة، ومنها الجانب الأخلاقي الذي كان النبي صلى الله عليه وسلم يربي أصحابه عليه بقوله وعمله، ومن ذلك حفظ السر، الذي يعد من كرائم الأخلاق وكما قيل ((صدور الأحرار قبور الأسرار، وقيل إن قلب الأحمق في فيه، ولسان العاقل في قلبه )) $\binom{7}{3}$ ، ولا يكاد يخلو كتاب من كتب الأخلاق والآداب، إلا ويذكر فيه هذا الأمر، وكان صلى الله عليه وسلم يربي أصحابه على هذا الخلق الكريم، ومما ورد في الأمر بحفظ السر وتطبيقاته من حياة النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه :

١) في هذه الغزوة ائتمن النبي صلى الله عليه وسلم اثنين من أصحابه على مسير قريش،
 وأنها قد أجمعت أمرها لحرب النبي صلى الله عليه وسلم وهذان الصحابيان :

١- أبي بن كعب رضي الله عنه حيث قرأ على النبي صلى الله عليه وسلم كتاب العباس
 الذي يخبره فيه بمسير قريش واستكتم أبياً .

٢- سعد بن الربيع رضي الله عنه واستكتمه أيضاً حبر مسير قريش إلى المدينة وعزمها على
 الحرب .

ومما يدل على اهتمام النبي صلى الله عليه وسلم وتربيته لأصحابه على حفظ الأسرار، أن استكتمهما على الخبر فلم يفشياه رضي الله عنهما، بل إن سعد بن الربيع حين أخبرت ووجته بسماعها ما دار بين زوجها وبين رسول الله صلى الله عليه وسلم من الحديث (( استرجع وقال: أراك كنت تسمعين علينا، وانطلق بها إلى رسول الله صلى الله عليه

(٢) الغزالي، مرجع سابق، (٢/ ١٧٩).

<sup>(</sup>۱) تقدمت قصته، ص ٦٦.

وسلم ، فأدركه فأحبره حبرها، وقال: يا رسول الله إني حفت أن يفشو الخبر، فترى أني المفشي له، وقد استكتمتني إياه، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم : حلّ عنها )) . فسعد كان يظن أنه الوحيد الذي أسر له النبي صلى الله عليه وسلم بهذا الأمر، وكان منه رضي الله عنه ذلك الموقف الحازم مع زوجته خشية أن يكون إفشاء سر رسول الله صلى الله عليه وسلم إنما كان من جهته مع أنها مؤمنة وضي الله عنها، وقد صدقته حين أحبرته بسماعها حديثهما وإلا لما أخبرته، لكنه رضي الله عنه رأى لزاماً عليه إحبار رسول الله على الله عليه وسلم بالأمر، استشعاراً لأهمية حفظ السر .

ولا شك أن هذين الموقفين يشيران إلى عناية النبي صلى الله عليه وسلم بحفظ الأسرار وصيانتها عن الانتشار وبالذات في شأن الحرب، ذلك أن انتشار حبر مسير قريش لحرب النبي صلى الله عليه وسلم قد يكون فرصة للمنافقين واليهود لاختلاق الأكاذيب لإثارة الرعب والهلع في المدينة بما يزيدون فيها، كما أنه يمكنهم من إخبار قريش بمبلغ قوة المسلمين واستعدادهم .

ولهذه الأسباب وغيرها حرص رسول الله صلى الله عليه وسلم على كتم الخــبر في أول الأمر حتى يشاور فيه خاصته من أصحابه، ثم خرج على عامة أصحابه فــشاورهم في الأمر . والنبي صلى الله عليه وسلم يقول :" استعينوا على إنجاح الحوائج بالكتمــان "(١)، وروى على بن أبي طالب رضى الله عنه أنه أنشد:

(( يموت الفتى من عَثْرَة من لسانه وليس يموت المرء من عثرة الرجل فعثرته من على مهل )) (۲) فعثرته من فيه ترمي برأسه

وكل قائد عسكري محنك يحرص على إخفاء أسراره العسكرية حتى عن أقرب الناس إليه ما لم يكن هناك حاجة كاستشارة الأمناء من القادة ونحوهم .

\* انظر ترجمتها في كتب تراجم الصحابة كأسد الغابة ( ٧/ ٤٦٧ ) فرضي الله عنها وأرضاها .

<sup>(</sup>١) الألباني، ١٤٠٨هـ، مرجع سابق، حديث ٩٤٣، (١/ ٢٢٣).

<sup>(</sup>٢) السفاريني: محمد بن أحمد، ١٤٢٣هـ، غذاء الألباب شرع منظومـــة الآداب ، ط٢، دار الكتــب العلميــة، بيروت، (٦/١) .

#### ثالثاً: رعاية حق الطفولة:

من أعظم خصائص التشريع الإسلامي، تميزه بالتوازن والشمول، والمراد بالتوازن ألا يطغى جانب على آخر، فتجد التوازن بين إشباع حاجات الجسد، دون إغفال جانب الروح، ومن أعظم الشقاء الذي يواجهه الغربيون اليوم في حضار هم المادية، هو افتقارهم للروحانيات وهذا حال الإنسان حين يعرض عن منهج الله، ويظن أنه يستطيع أن يستقل ويستغنى عن ربه، وتلك فتنة العلم.

وفي المقابل فالذين أعرضوا وتنكروا لحاجات الجسد بحجة الإقبال على الروح قادهم ذلك إلى انحرافات وظلمات، ولن تجد هذا في منهج الإسلام المتوازن الذي يعطي لكل شيء قدره، ويشمل الإسلام بتوجيهاته وتعاليمه حياة الإنسان وآخرته، كما قال الله عز وجل : [ الله كَالَا الله كَالَةُ كَالَةُ اللهُ كَالَةُ كَاللهُ اللهُ كَالَةُ كَالَةُ كَالَةُ كَا كُونَا اللهُ كَالُهُ اللهُ اللهُ كَاللهُ اللهُ اللهُ كَاللهُ كَاللهُ كَاللهُ كَاللهُ كَاللهُ اللهُ كَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ كَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَا عَلِيهُ عَلِيهِ ع : [ المورة الملك: ١٤]، وقال سبحانه في الآيسة [ سورة الملك: ١٤]، وقال سبحانه في الآيسة ١٣٨] ، (( وإذا أردت أن تعرف نمو ذجاً يبين لك الفرق بين صبغة الله، وبين غيرها من الصبغ، فقس الشيء بضده، فكيف ترى في عبد آمن بربه إيماناً صحيحاً، أثّر معه خضوع القلب، وانقياد الجوارح، فلم يزل يتحلى بكل وصف حسن، وفعل جميل، وخلق كامل ونعت حليل، وتخلى من كل وصف قبيح، ورذيلة وعيب ...... فقسه بعبد كفر بربـــه وشرد عنه، وأقبل على غيره من المخلوقين، فاتصف بالصفات القبيحة من الكفر والــشرك والكذب والخيانة والمكر والخداع وعدم العفة والإساءة إلى الخلق ))(١) ، ومما أو لاه الإسلام حقه من الرعاية والاهتمام "الطفل"، فشرع له حقوقاً من قبل أن يخلق ثم حقوقاً إذا صار طفلاً إلى أن يجاوز هذه المرحلة، ثم تشريعاً إذا شب وإذا صار كهالاً إلى أن يلقي الله وللإسلام في حياته هديٌّ يهتدي به .

<sup>(</sup>١) السعدي، مرجع سابق، ص ٦٩.

وفي سيرة النبي صلى الله عليه وسلم توجيهات وتطبيقات، لكيفية التعامل مع الطفل، حتى يجاوز هذه المرحلة، إلى مرحلة أحرى من حياته، وهو بأحسن حال.

وفي غزوة أحد، التي هي موضوع هذه الدّراسة ظهر شيء من عناية النبي صلى الله عليه وسلم بهذه المرحلة، وصيانتها والحفاظ عليها، يتبين ذلك في الموقف التالي:

¥ عندما اقترب النبي صلى الله عليه وسلم من أحد، استعرض جيشه، فرد من استصغره : (( وأجاز رسول الله صلى الله عليه وسلم يومئذ، سمرة بن جندب الفزاري، ورافع بن خديج، أنحا بني حارثة، وهما ابنا خمس عشرة سنة، وكان قد ردهما، فقيل له: يا رسول الله إن رافعاً رام، فأجازه، فلما أجاز رافعاً، قيل له: يا رسول الله، فإن سمرة يصرع رافعاً، فأجازه . وردّ رسول الله صلى الله عليه وسلم أسامة بن زيد، وعبدالله بن عمر بن فأجازه . وزيد بن ثابت، أحد بني مالك بن النجار، والبراء بن عازب، أحد بني حارثة، وعمرو بن حزم، أحد بني مالك بن النجار، وأسيد بن ظهير، أحد بني حارثة، ثم أجازهم يوم الخندق، وهم أبناء خمس عشرة سنة ))(۱) .

فيأبي النبي صلى الله عليه وسلم مشاركة هؤلاء الغلمان، في المعركة مع أنه :

أ) في حاجة إلى الرجال، فإن عدوه، ثلاثة أضعاف جيشه، وتسليح عدوه أفضل من الناحية العسكرية .

ب) هؤلاء الغلمان إنما خرجوا، راغبين، غير مكرهين، بل إنهم يتشفعون بقراباتهم ليأذن لهم النبي صلى الله عليه وسلم في القتال، كما حصل عندما أخبروه بأن رافعاً رام، وأن سمرة يصرع رافعاً.

ج) ألهم ناهزوا الاحتلام، لكن مع هذا كله تأبي الرحمة النبوية، والشفقة المحمدية، أن يشارك هؤلاء في هذه المعركة، فإلهم مازالوا دون التكليف الشرعي بهذا الأمر العظيم،

\_

<sup>. (</sup>  $\pi \sqrt{\pi}$  ) ابن هشام، مرجع سابق ، (  $\pi \sqrt{\pi}$  ) .

حيث إنهم كانوا في مرحلة التمييز التي تبدأ (( من بدايــة الـــسنة الــسابعة حـــتي يبــدأ البلوغ))(١)\* .

د) قد حصل في جيشه صلى الله عليه وسلم نقص بانخذال عبدالله بن أبي بثلث الجيش . إنه درس من المدرسة المحمدية المتكاملة إذ إن الظرف الذي هو فيه صلى الله عليه وسلم لم يجعله يتخلى عن مبدأ يقره لتتعلم منه الإنسانية، فمع إصرار الغلمان ورغبتهم في المشاركة بل ومع وساطات وشفاعات القرابات يأبى النبي صلى الله عليه وسلم مسشاركة الغلمان ويردهم ليعلم أتباعه والعالم كيف تصان حقوق هؤلاء الأطفال ويبعدون عن الحروب والصراعات من دون أن توجد هيئات حقوقية أو منظمات عالمية فهو صلى الله عليه وسلم الذي يعلم الناس أجمعين كيف تصان الحرمات وتحفظ الحقوق والواحبات .

#### رابعاً: المواساة:

من المعلوم أن الإنسان مدني بطبعه، فهو يميل إلى مخالطة الناس ومعاشرةم، بما أودع الله عز وجل في طبيعة هذا الإنسان، ولكن حين يفقد الإنسان في مجتمعه الذي يعيش فيه معنى الجماعة وغايتها، فإنه ولا شك سيؤثر حينئذ الانعزال والانطواء على ذاته، ولا ينفك الإنسان من حير يحب أن يشاركه فيه إخوانه ويفرحون لفرحه أو ضر يتاً لم له، فيسري عنه ما يجده من مواساة إخوانه، ولذا ندب الإسلام وأكد على هذا الخلق الكريم.

والمواساة في اللغة: (( المشاركة والمساهمة في المعاش والرزق وأصلها الهمز فقلبت واواً تخفيفاً ))<sup>(۲)</sup> وقيل في تعريفها أيضاً:(( أن يترل غيره مترلة نفسه، في النفع له، والدفع عنه ))<sup>(۳)</sup>. وهذا الخلق، من أخص أخلاق المؤمنين، وفي أجواء المصائب المحن والضيق، تظهر قيمة هذا الخلق وأهميته.

<sup>(</sup>١) الحازمي: خالد بن حامد، ١٤٢٠هـ، مواحل النمو في ضوء التربية الإسلامية ، ط١، دار عالم الكتب، الرياض، ص ٢٥.

<sup>\*</sup> ترينا هذه الغزوة، سبق النبي صلى الله عليه وسلم لإقرار حق الطفولة، وتجنيبهم ويلات الحروب . هذا المبدأ الذي تتنادى إليه اليوم المنظمات العالمية، وتعتبر إشراك الأطفال في الحروب جريمة يعاقب عليها، وللأسف تنتهك حستى في بعض البلدان الإسلامية كما هو حاصل اليوم في الصومال في التراع الدائر بين المسلمين .

<sup>(</sup>۲) ابن منظور، مرجع سابق، مادة (أسا)، (۲٪ ۳٪).

<sup>(</sup>٣) الجرحاني، مرجع سابق، ص ٣٠٤.

وللمواساة أنواع منها:

- أ) المواساة بالمال .
- ب) المواساة بالجاه .
- ج) المواساة بالبدن .
- د) المواساة بالقلب .

وقد جمعها الإمام ابن القيم رحمه الله بقوله: ( مواساة بالمال، ومواساة بالجاه، ومواساة بالبدن والخدمة، ومواساة بالنصيحة والإرشاد، ومواساة بالدعاء والاستغفار لهم، ومواساة بالتوجع لهم، وعلى قدر الإيمان تكون هذه المواساة، فكلما ضعف الإيمان، ضعفت المواساة وكلما قوي قويت، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم أعظم الناس مواساة لأصحابه بذلك كله، فلأتباعه من المواساة بحسب اتباعهم له) (۱). فلا يفوت بهذا على المؤمن الصادق نوع مواساة لإخوانه المؤمنين، فإن (( من حق أحياك عليك أن تكره مضرته، وأن تبادر إلى دفعها، فإن مسه ما يتأذى به شاركته الألم وأحسست معه بالحزن. أما أن تكون ميت العاطفة، قليل الاكتراث، لأن المصيبة وقعت بعيداً عنك، فالأمر لا يعنيك، فهذا تصرف لئيم، وهو مبتوت الصلة بمشاعر الأخوة الغامرة، التي تمزج بين نفوس المسلمين، فتجعل الرجل يتأوه للألم يتزل بأحيه ...... والتألم الحق هو الذي يدفعك دفعاً إلى كشف ضوائق إخوانك، فلا قداً حتى تزول غمتها، وتدبر ظلمتها، فإذا بخحت في ذلك، استنار وجهك، واستراح ضميرك ))(۱).

وفي هذه الغزوة التي هي موضوع الدراسة هذه، ظهرت عدة صور لهذه المواساة الرائعة بين المؤمنين ومنها:

1 - مواساته صلى الله عليه وسلم لأهل الشهداء عموماً بإخبارهم بما لهم عند الله عز وجل، كما جاء عنه صلى الله عليه وسلم قوله:" أنا شهيد على هؤلاء، إنه ما من جريح يجرح في الله إلا والله يبعثه يوم القيامة يدْمى جرحه اللون لون الدم والريح ريح مسك "( $^{(7)}$ ).

<sup>(</sup>۱) ابن القيم، ١٣٩٣هـ، مرجع سابق، ص ١٧١.

<sup>(</sup>٢ ) الغزالي، ١٤٢٨هــ، مرجع سابق، ص ١٧٣ .

<sup>(</sup>۳) تقدم ص ٦٣.

٢- وهو من أرقى أمثلة المواساة، من ذلك الجيل الفريد، حين أتت صفية رضي الله عنها، بثوبين ليُكفن حمزة رضي الله عنه فيهما، يقول ابن عباس رضي الله عنه عنهما: (( فحئنا بالثوبين لنلفه فيهما، فإذا إلى جنبه رجلٌ من الأنصار، فُعل به مثل ما فُعل بحمزة، فوجدنا غضاضة حياءً أن نكفن حمزة في ثوبين، والأنصاري لا كفن له، فقلنا لحمزة ثوب وللأنصاري ثوب، فكان أحدهما أكبر من الآخر، فأقرعنا بينهما ))(١)، فلم يكتفوا بيأن يقسموا الثوبين حتى اقرعوا بينهما، فرضى الله عنهم جميعاً.

٣- مواساته صلى الله عليه وسلم لجابر بن عبدالله رضي الله عنهما كما يقول جابر: (قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "ألا أبشرك يا جابر"؟ قلت: بلى، قال: "إن أباك حيث أصيب بأحد أحياه الله، ثم قال له: ما تحب يا عبدالله ما تحب أن أفعل بك؟ قال: أي رب أحب أن تردين إلى الدنيا فأقاتل فيك، فأقتل مرة أحرى)(١).

3 - أيضاً من صور المواساة الجميلة في هذه الغزوة، عزم الصحابة على التمثيل بقتلى المشركين، أشنع مثلة وأعظمها، مواساة وتطييباً لقلب النبي صلى الله عليه وسلم فإنهم حين رأوا (( حزن رسول الله صلى الله عليه وسلم وغيظه على من فعل بعمه ما فعل، قالوا: والله لئن أظفرنا الله بهم يوماً من الدهر، لنمثلن بهم مثلة، لم يمثلها أحد من العرب )) $\binom{7}{1}$ . 6 - ولعل من أجمل صورة المواساة في هذه الغزوة ما كان من سعد بن معاذ وأسيد بن

و و و و و الله عنهما، و ذلك حين (( مر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، بدار من دور الأنصار من بني عبد الأشهل و ظفر ، فسمع بكاء النوائح على قتلاهم ، فذرفت عينا رسول الله صلى الله عليه وسلم فبكى ، ثم قال : "لكن حمزة لا بواكي له "، فلما رجع سعد بن معاذ وأسيد بن حضير ، إلى بني عبدالأشهل ، أمرا نسائهم أن يتحزمن ، ثم يذهبن في بكين على عم رسول الله صلى الله عليه وسلم ))(ع) .

إلها لدرجة عالية، لكنها ليست غريبة على أولئك الصحب الأطهار رضي الله عنهم ولذلك اثنى عليهم النبي صلى الله عليه وسلم بهذا الخلق الكريم فقال حين سمع بكاءهن على

<sup>(</sup>١) الشامي، مرجع سابق، (٤/ ٢٢٤).

<sup>(</sup>۲) تقدم ص ٦٣.

<sup>(</sup>٣) ابن هشام، مرجع سابق، (٣/ ٥٦).

<sup>. (</sup>  $09 / \pi$  ) ابن هشام ، مرجع سابق ، (  $\pi$ /  $\pi$ 0 ) .

حمزة، وهن على باب مسجده يبكين عليه :" ارجعن يرحمكن الله، فقد آسيتن بأنفسكن " "رحم الله الأنصار، فإن المواساة منهم ما عتمت لقديمة "(١) .

7- من مواقف المواساة أيضاً في هذه الغزوة، قول النبي صلى الله عليه وسلم لأم سعد بن معاذ رضي الله عنهما مواسياً لها في ابنها عمرو بن معاذ :" يا أم سعد، أبشري، وبسشري أهليهم أن قتلاهم ترافقوا في الجنة جميعاً، وقد شفعوا في أهليهم "ثم دعا صلى الله عليه وسلم لأهل الشهداء :" اللهم أذهب حزن قلوهم، واحبر مصيبتهم، وأحسن الخلف على من خلفوا "(٢).

<sup>(</sup>١) ابن هشام ، مرجع سابق ، (٣/ ٥٩) .

<sup>(</sup>۲) تقدمت ص ۹۳.

<sup>(</sup>٣) ابن كثير، ١٤١٥هــ، مرجع سابق، ( ٢/ ٣١٦ ) .

#### خامساً: العدل والإنصاف:

فما أجمل أن يتصف المسلم بالعدل الذي يحبه الله تعالى، وأن يتره نفسه عن الظلم الذي نزه الله تعالى نفسه عنه وحرمه بين العباد .

والظلم هو : (( وضع الشيء في غير موضعه ..... وأصل الظلم الجور ومجـــاوزة الحـــد ..... والظلم الميل عن القصد )) (٣) .

ولقد ظهر في هذه الغزوة، كيف أن هذا الدين دين العدل والإنصاف حتى مـع الأعداء ومن ذلك :

<sup>(</sup>١) مسلم، مرجع سابق، كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم الظلم، حديث: ٢٥٧٧ ، ( ١٩٩٤ / ) .

<sup>(</sup>٢) أبو داود، مرجع سابق، كتاب الأدب، باب ما جاء فيمن دخل بيته ما يقول، حديث: ٥٠٩٤، (١/ ٣٢٥). وصححه الألباني .

<sup>(</sup>٣) ابن منظور، مرجع سابق، مادة (ظلم)، ( ٢١/ ٣٧٣ ) .

الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه وسلم إلى ما هو أعلى من العدل وسلم وصبر ونهى عن المثلة )) (١) فارتقى صلى الله عليه وسلم إلى ما هو أعلى من العدل وهو العفو، كما يقول سمرة بن جندب رضي الله عنه (( ما قام رسول الله صلى الله عليه وسلم في مقام قط ففارقه حتى يأمرنا بالصدقة، وينهانا عن المثلة )) (٢)، فصارت المثلة حراماً في الإسلام بنهي النبي صلى الله عليه وسلم عنها.

الله فيه. وفي الحديث: "أد الأمانة إلى من ائتمنك ولا تخن من خانك " وهذا دليل واضح

<sup>(</sup>١) ابن هشام، مرجع سابق، (٣/ ٥٧).

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع والصفحة .

<sup>(</sup>٣) الشامي، مرجع سابق، ( ٢٣١ / ٢٣١ ) .

على كمال دين الإسلام وحسن ما يدعو إليه من مكارم الأخلاق، مبيناً أنه دين سماوي لا شك فيه ))(١) .

و بهذين الموقفين يعطي النبي صلى الله عليه وسلم درساً تربوياً عملياً لكل مسلم بأن لا يترل عن مرتبة العدل إن لم يستطع مرتبة العفو والإحسان .

فمع شدة مصاب النبي صلى الله عليه وسلم بعمه حمزة رضي الله عنه إلا أنه يعفو بل وينهى عن المثلة ويظل يؤكد النهي عنها مراراً كما يقول سمرة رضي الله عنه في الحديث المتقدم، وفي الموقف الثاني نرى غيرة عمر رضي الله عنه ومحاورته للنبي صلى الله عليه وسلم والنبي صلى الله عليه وسلم بحسن خلقه يتقبل مناقشة عمر رضي الله عنه لكنه لا يطاوعه ولا يوافقه على رأيه .

<sup>(</sup>١) الشنقيطي: محمد الأمين بن محمد المختار، ١٤٢٦هـ، أضواء البيان في إيضاح القــرآن بــالقرآن ، ط١، دار عالم الفوائد مكة المكرمة ( ٢/ ٨ ) .

# المبحث الثالث

# المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب السياسي

### وفيه مطلبان:

المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية السياسية في الإسلام.

المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب السياسي.

#### المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية السياسية في الإسلام:

- أ) (الإمامة السياسية) لابن قتيبة رحمه الله .
- ب) (الأحكام السلطانية) للماوردي رحمه الله .
- ج) (الطرق الحكمية في السياسة الشرعية) لابن القيم رحمه الله.
  - د) (التبر المسبوك في نصيحة الملوك) للغزالي رحمه الله .
    - هـــ) مقدمة ابن خلدون . وغيرها كثير .

ووردت النصوص الشرعية التي تبين للراعي والرعية ما لكل منهما من حقوق وما عليه من واجبات فنجد في الإسلام نظام البيعة والأمر بالشورى والعدل والسمع والطاعة وكان النبي صلى الله عليه وسلم ومن بعده الخلفاء يمثلون أروع وأفضل تطبيق لذلك فليكن أحد أكثر مشورة لأصحابه من رسول الله صلى الله عليه وسلم مع أنه قد يأتي رأيهم يكن أحد أكثر مشورة لأعجابه من رسول الله صلى الله عليه وسلم مع أنه عنهم بالخروج عنا يخالف رأيه كما حصل في غزوة أحد حين أشار عليه الصحابة رضي الله عنهم بالخروج من المدينة لملاقاة عدوهم فأخذ به مع أنه لم يكن رأيه صلى الله عليه وسلم ، وكان صلى الله عليه وسلم أعدل الناس وأرجمهم بالناس . ويمكن أن نجمل أسس النظرية السياسية في الإسلام في الآتى:

أولاً: أن الإسلام عقيدة وشريعة ، دين ودنيا، إيمان وعمل، أحلاق وسلوك، وقد حدد الإسلام القواعد الكلية التي تنظم حياة الناس في جميع المجالات .

ثانياً: لم يترك الإسلام الدنيا سدى والمحتمع بلا ضوابط تحكم مساره، وبلا قواعد تثبت أركانه، فقد أحكم تنظيم العلاقات ابتداء من علاقة الإنسان بربه ثم محتمعه الصغير وهي

أسرته ثم المحتمع الذي يعيش فيه وأرسى قواعد تعامل المحتمع المسلم أو الدولة المسلمة مع غيرها من الدول .

# المطلب الثناني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب السياسي: أولاً: الشورى:

لما كان الإنسان لا يستقل بعقله في معرفة المصلحة والخير في كل أمر، احتاج إلى أن يضيف إلى عقله عقلاً، و إلى رأيه رأياً، وتلك هي الشورى، التي أخذ بما العقلاء، وتنكبها الجهلاء:

إذا بلغ الرأي المشورة فاستعن ولا تحسب الشورى عليك غضاضة وأدن من القربي المقرب نفسسه

برأي نصيح أو نصيحة حازم مكان الخوافي رافد للقوادم ولا تُشْهِد الشورى امراً غير كاتم

وأكد الإسلام هذا الأمر، ورغب في الأخذ به في القرآن الكريم، وفي السنة النبوية . والشورى في اللغة : يقال : (شاوره مشاورة وشواراً واستشاره: طلب منه المشورة ) وقيل في تعريفها : (التشاور والمشاورة والمشورة: استخراج الرأي بمراجعة البعض إلى البعض ) (٢)، وقد ورد الأمر بالشورى في القرآن الكريم، وبين ألها من صفات المؤمنين، ورغب فيها النبي صلى الله عليه وسلم ، وطبقها عملياً في حياته صلى الله عليه وسلم ، مع أنه لو كان لأحد أن يستغني عن الشورى، لكان صلى الله عليه وسلم أولى الناس بذلك لكمال عقله وتأييده بالوحي .

### الشورى في غزوة أحد:

من أعظم دروس هذه الغزوة، التي هي موضوع الدراسة، الدرس العملي من السبي صلى الله عليه وسلم لأمر الشورى، ذلك التطبيق الرائع، الرفيع المستوى، حيث إن رأيه صلى الله عليه وسلم كان البقاء في المدينة، وقتال المشركين فيها، في الطرقات، ومن فوق الدور لكن لما كان رأي الأغلبية، مخالفاً لرأيه صلى الله عليه وسلم، وكان الأمر محل اجتهاد، نزل صلى الله عليه وسلم عن رأيه لرأي الأغلبية، وكان ذلك تطبيقاً رائعاً رفيع المستوى منه صلى الله عليه وسلم لمبدأ الشورى.

<sup>(</sup>١) ابن منظور، مرجع سابق، مادة (شور)، (١٤ ٤٣٤).

<sup>(</sup>٢) الأصفهاني : الحسين بن محمد، د.ت، المفردات في غريب القرآن ، دار المعرفة، بيروت، ص ٢٧٠ .

# ويتجلى هذا التطبيق الرائع من النبي صلى الله عليه وسلم للشورى في عدة أمور :

#### ١ - تغليب رأي الأغلبية، مع مخالفتها لرأيه:

فلم يمارس عليه الصلاة والسلام عليهم أي ضغط، حتى يرجعوا عن رأيهم إلى رأيه، كما يفعل من يطبق صورة الشورى لا حقيقتها.

#### ٢ - الأسلوب الراقى، في طرح الأمر عليهم:

حيث إنه صلى الله عليه وسلم قال لهم:" إن رأيتم، أن تقيموا بالمدينة، ونجعل النساء والذراري في الآطام، فإن أقاموا، أقاموا بشر مقام، وإن دخلوا علينا قاتلناهم في الأزقة، فنحن أعلم بها منهم، ورموا من فوق الصياصي والآطام "(۱)، فلم يصرح لهم صلى الله عليه وسلم بأن رأيه البقاء في المدينة، وإنما فهموه من كلامه، ولم يمارس عليهم أي ضغط ليصيروا إلى رأيه، وفسح لهم المجال ليتكلموا بما في نفوسهم، بل قال لهم بأسلوب راق رفيع المستوى : ((إن رأيتم!!)).

#### ۳ - عدم تعنیفهم:

وذلك بعد أن حصل ما حصل للمسلمين في الغزوة، فلم يقل لهم مثلاً: أرأيتم عاقبة مخالفة أمري، وعدم الأخذ برأيي، بل إنه صلى الله عليه وسلم لم يتطرق أبداً لهذا الموضوع، ولو كان غيره لاتخذ من هذا الموقف مادة للاستبداد برأيه وعدم الرجوع لرأي غيره، ولكنه الصادق الأمين صلى الله عليه وسلم يعلم أمته كيف يكون التطبيق الحقيقي للشورى.

# ٤ - الاستمرار منه صلى الله عليه وسلم في مزاولة هذا الأمر:

فبالرغم مما حصل في غزوة أحد، لم يكن هذا سبباً ليلغي النبي صلى الله عليه وسلم هذا الأمر ((ولقد كان من حق القيادة النبوية أن تنبذ مبدأ الشورى كله بعد المعركة، أمام ما أحدثته من انقسام في الصفوف في أحرج الظروف، وأمام النتائج المريرة التي انتهت إليها المعركة! ولكن الإسلام كان ينشئ أمة ويربيها، ويعدها لقيادة البشرية. وكان الله يعلم أن خير وسيلة لتربية الأمم وإعدادها للقيادة الرشيدة، أن تربى بالشورى، وأن تدرب على همل التبعة، وأن تخطئ حمهما يكن الخطأ جسيماً وذا نتائج مريرة - لتعرف كيف تصحح خطأها، وكيف تحتمل تبعات رأيها وتصرفها ...... واختصار الأخطاء والعثرات

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۲۲ .

والخسائر في حياة الأمة ليس فيه شيء من الكسب لها، إذا كانت نتيجته أن تظل هذه الأمة قاصرة كالطفل تحت الوصاية، إلها في هذه الحالة تتقي حسائر مادية وتحقق مكاسب مادية، ولكنها تخسر نفسها، وتخسر وجودها، وتخسر تربيتها، وتخسر تدريبها على الحياة الواقعية كالطفل الذي يمنع من مزاولة المشي -مثلاً - لتوفير العثرات والخبطات أو توفير الحذاء))(١)، بل نجد النبي صلى الله عليه وسلم في غزوة الأحزاب وهي الغزوة التي تلي أحد، يـشاور أصحابه (( لأن إقرار المبدأ، وتعليم الجماعة، وتربية الأمة، أكبر من الخسائر الوقتية ))(١).

# ٥ - الأخذ بالشورى مع أن الرؤيا تشير بخلافها\*:

رأى النبي صلى الله عليه وسلم قبل الغزوة كما يقول: "رأيت فيما يرى النائم، كأبي مردف كبشاً، وكأن ظبة سيفي انكسرت، فأولت إرداف الكبش أننا نقتل كبش القوم، وأولت كسر ظبة سيفي قتل رجل من عترتي "(٣)، ومع هذه الرؤيا، ورؤيا الأنبياء حق، إلا أنه صلى الله عليه وسلم يمضي في الشورى، بل ويأخذ برأي الأغلبية حين خالفت رأيه ((ولم يكن رسول الله صلى الله عليه وسلم يجهل النتائج الخطيرة التي تنتظر الصف المسلم من جراء الخروج، فقد كان لديه الإرهاص من رؤياه الصادقة، التي رآها، والتي يعرف مدى صدقها، وقد تأولها قتيلاً من أهل بيته، وقتلى من صحابته، وتأول المدينة درعاً حصينة .. وكان من حقه أن يلغي ما استقر عليه الأمر نتيجة للشورى . ولكنه أمضاها وهو يدرك ما وراءها من الآلام والخسائر والتضحيات . لأن إقرار المبدأ، وتعليم الجماعة، وتربية الأمة، أكبر من الخسائر الوقتية))(٤)

<sup>(</sup>۱) قطب، مرجع سابق، ( ۱/ ۵۰۲ ) .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ( ١/ ٥٠١ ) .

<sup>\*</sup> وفي هذا درس للذين تقيمهم الرؤى، أو تقعدهم، أو يترلونها مترلة الوحي القاطع، وربما تبنوا بسببها مواقف كان لها أثر أليم على الأمة، من رفع السلاح وتفرقة الأمة، فعن المروذي قال: أدخلت إبراهيم الحصري على أبي عبدالله، وكان رجلاً صالحاً فقال: إن أمي رأت لك مناماً هو كذا وكذا، وذكرت الجنة، فقال: يا أخي إن سهل بن سلامة كان الناس يخبرونه بمثل هذا وخرج إلى سفك الدماء، وقال: الرؤيا تسر المؤمن ولا تغره، (سير أعلام النبلاء ( ١١/ ٢٧٧))

<sup>(</sup>٣) تقدم ص ٢١ .

<sup>(</sup>٤) قطب، مرجع سابق، ( ١/ ٥٠١ ) .

### ثانياً: وضوح الهدف:

الإنسان الموفق العاقل هو من يحدد له هدفاً يسعى للوصول إليه، ومن لا يكن كذلك فإنه يظل سائراً يتخبط حتى يخرج من الدنيا وهو تائه مشتت كــل مــرة في واد، وكذلك من يحدد هدفاً لكنه لا يسعى ولا يأحذ بأسباب تحصيله، فإنه في الحقيقة إنما يتمنى أماني، وهذا الكلام يصدق حتى على من حدد له هدفاً دنيوياً يسعى لتحقيقه فإنــه غالبـــاً يصل إليه إذا سلك أسبابه الموصلة إليه، لكن المسلم يتميز بأن له هدفاً أعلى يطمح للوصول إليه وهو رضوان الله تعالى والجنة، وكل الأهداف الأخرى إنما هي أهداف مؤقتة ومرحلية لتوصله إلى ذلك الهدف الأسمى، فهو حين يعمر الأرض إنما يتمثل أمر الله عز وجل بذلك ولذلك (( قال معاذ رضى الله عنه : إن لأحتسب نومتي كما أحتسب قومتي، يعين أنه ينوي بنومه التقوي على القيام في آخر الليل  $))^{(1)}$  . والمسلم يضع نصب عينيه هذا الهدف ويسعى في دنياه لتحقيقه، ولا بأس بل لابد أن يكون له في دنياه هدف يـسعى لتحقيقـه (( ومن المعلوم أن كل سلوك إنساني هو سلوك نمائي، أي يهدف لغاية معينة، أو يسسير لتحقيق غاية ما، ويزيد من نجاح الإنسان للوصول إلى هذه الغايات وتلك الأهداف، وضوح الغايات والأهداف نفسها، فالإنسان سعيد في الحياة، وبقدر وضوح ومعرفة وتحديد أهدافه تكون فرص نجاحه أكبر . كما أن الإنسان الذي لا يعرف أهدافه ولا يستوضح غاياته يتعذر عليه تحقيق ما يصبو إلى تحقيقه وكما قال أفلاطون: " فالإنسان الذي يسعى لتحقيق أهداف غيره فهو الجدير بأن يوصف بالرق والعبودية" ))(٢)، ولذا لا يليق بالمسلم أن يصدق عليه أو يكون المعني بقول الإمام الشاطبي رحمه الله (( فيـــا ضـــيعة الأعمار تمشى سبهللا ))<sup>(٢)</sup>.

(۱) ابن رجب ، مرجع سابق، ص ۲۹۵ .

<sup>(</sup>٢) إبراهيم والكلزة : فوزي طه، رجب أحمد، ١٤٠٦هــ، المناهج المعاصرة ، ط٢، مكتبة الطالب الجامعي، مكة، ص ٦٤ .

<sup>(</sup>٣) الشاطبي: القاسم بن فيرة، ٤٠٧هـ، حوز الأماني ووجه التهاني ، ط١، دار الكتاب النفيس، بيروت، ص ٢٤.

معنى الهدف : الهدف بمعناه العام (( هو الغاية التي يتصورها الإنسان ويضعها نصب عينيه، ثم ينظم استجاباته السلوكية من أجل تحقيقها ))(١) .

أمّا المراد بالهدف العسكري الذي هو مجال الدراسة فهو : (( معرفة القصد التام من العمليات القتالية من قبل القوة العسكرية التي تخوض تلك العمليات )) $^{(7)}$ .

#### أهمية تحديد الهدف من القتال:

من الخطأ الجسيم في الحروب غياب الهدف أو عدم وضوحه عند الجند، وقد أخبر النبي صلى الله عليه وسلم عن وقوع هذا الأمر، فعن أبي هريرة رضي الله عنه ((قال:قال النبي صلى الله عليه وسلم:" والذي نفسي بيده ليأتين على الناس زمان لا يدري القاتل في أي شيء قتل، ولا يدري المقتول على أي شيء قُتل "))( $^{(7)}$ ، فالمسلم لا يحارب إلا والهدف من هذا القتال واضح أمامه.

إنَّ (( توخي الهدف مبدأ من مبادئ الحرب المهمة . وهو أن نعرف هدفنا تماماً، ونفكر بأحسن طريقة للوصول إليه، ثم نقرر خطة مناسبة للحصول عليه، وننفذ تلك الخطة جاعلين هدفنا الرئيسي وحده نصب أعيننا دون أن تعيقنا أو تغير من خطتنا الأهداف الثانوية الأخرى ))(٤) .

#### أهداف غزوة أحد:

هدف المشركين: كان هدف المشركين الرئيس من الغزوة هو الثأر لما أصابحم في بدر، والقضاء على النبي صلى الله عليه وسلم وسادات أصحابه ويظهر هذا الهدف من خلال: ١- فرحهم الشديد بإشاعة مقتل النبي صلى الله عليه وسلم، وتركيز هجومهم على المكان الذي كان فيه النبي صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>٢) المهر: غازي إسماعيل، ١٩٩٤م، مبادئ الحرب في صدر الإسلام ، ط١، دار الفرقان، عمّان، ص ٢٧.

<sup>(</sup>٣) مسلم، مرجع سابق، كتاب الفتن وأشراط الساعة، باب لا تقوم الساعة حتى يمر الرجل بقبر الرجل فيستمنى أن يكون مكان الميت من البلاء ، حديث: ٢٩٠٨ ، (٢٢٣١ ) .

<sup>(</sup>٤) خطاب: محمود شيت، ١٩٦٠م، الرسول القائله ، ط٢، مكتبة الحياة، بيروت، ص ١٨٥.

٢- عرض أبي سفيان على الأنصار أن يخلوا بينهم وبين النبي صلى الله عليه وسلم ومن معه
 من المهاجرين .

٣- عدم مهاجمة المدينة، حيث لم يتجهوا أساساً إليها، وكذلك بعد أن دالت لهم الدولة لم يهاجموا المدينة مع ألهم كانوا أقرب إليها من النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه أثناء المعركة .

٤- التحريض على قتل أبطال المهاجرين كحمزة رضي الله عنه الذي كما يقول قاتله وحشي إنه لم يكن له مقصد إلا قتل حمزة ولذا لم يشارك في القتال، وحتى بعد مقتله عاد وجلس في معسكر المشركين، وكذلك بعد المعركة إنما سأل أبو سفيان عن النبي صلى الله عليه وسلم وعن أبي بكر وعن عمر هل هم أحياء أم أموات.

o- تلاوم قریش بعد المعرکة ألهم لم یجهزوا علی النبی صلی الله علیه وسلم وأکابر أصحابه، فقد شعروا هم أنفسهم ألهم لم یحققوا ما یریدون (( وقالوا: أصبنا حد أصحابه، وأشرافهم وقادهم، ثم نرجع قبل أن نستأصلهم ))(۱).

هدف المسلمين: هو الدفاع عن دينهم وعن حرماتهم، وقيادتهم. بل إن النبي صلى الله عليه عليه وسلم كان على معرفة تامة بهدف عدوه، ولذا نجد العدو كان بين النبي صلى الله عليه وسلم وبين المدينة ومع ذلك لم يفكر هذا العدو في تغيير مساره مثلاً قبل المعركة والزحف نحو المدينة، بل حتى بعد المعركة لم يفكر العدو في هذا، ومع هذا فقد احتاط النبي صلى الله عليه وسلم لذلك فقال لعلي رضي الله عنه (( "أخرج في آثار القوم، فانظر ماذا يصنعون، وما يريدون، فإن كانوا قد جنبوا الخيل وامتطوا الإبل فإلهم يريدون مكة، وإن ركبوا الخيل وساقوا الإبل، فإلهم يريدون المدينة، والذي نفسي بيده لئن أرادوها لأسيرن إليهم فيها، ثم لأناجز لهم "قال علي: فخرجت في آثارهم أنظر ماذا يصنعون، فجنبوا الخيل، وامتطوا الإبل، ووجهوا على مكة ))(٢).

(٢) تقدمت القصة في ص ٥٩ .

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۹۹.

#### ومن أمثلة وضوح الهدف لدى الصحابة في غزوة أحد:

1 - 2 حين أشيع مقتل النبي صلى الله عليه وسلم وأصاب الدهش بعض المسلمين ((قال جماعة من المسلمين لما سمعوا ذلك: إن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد قتل، أفلا تقاتلون على دينكم، وعلى ما كان عليه نبيكم ) فهذا يبين أنه ليس فرد وإنما كان موقف جماعة من الصحابة رضي الله عنهم هو تحقيق الهدف بالدفاع عن الدين .

٢- شد المسلمين في بداية المعركة على حملة اللواء (( وقد كان هدف المسلمين من تركيز الهجوم على حملة اللواء، الإطاحة بهذا اللواء، لأن الإطاحة باللواء (وخاصة في ذلك العصر) يعجل بهزيمة من يسقط لواؤهم )) (١).

٣- الأصيرم بن عبدالأشهل، الذي كان يأبى الإسلام على قومه، حتى كانت غزوة أحد رغب في الإسلام، فأسلم ثم أخذ سيفه وأخذ يقاتل مع المسلمين، فأصيب فأدركه قومه وبه رمق، فسألوه: هل خرج حمية وعصبية لقومه أم رغبة في الإسلام فقال رضي الله عنه: (( بل رغبة في الإسلام، آمنت بالله وبرسوله وأسلمت، ثم أخذت سيفي، فغدوت مع رسول الله صلى الله عليه وسلم ثم قاتلت حتى أصابيني ما أصابين، ثم لم يلبث أن مات في أيديهم. فذكروه لرسول الله صلى الله عليه وسلم فقال: "إنه لمن أهل الجنة "))(٣). فهذا الرجل عرف وحدد هدفه بأنه الدفاع عن الإسلام وليست الحمية والعصبية لقومه، فكان من أهل الجنة.

٤- النماذج الرائعة في دفاع الصحابة رضي الله عنهم عن النبي صلى الله عليه وسلم،
 واعتبار سلامته أكبر الغنائم، وأعظم هدف حتى من النساء رضي الله عنهن كما روي عن أكثر من واحدة قولها : (( كل مصيبة بعدك جلل تريد صغيرة ))<sup>(٤)</sup>.

فهذه المواقف والنماذج تبين وضوح الهدف عند النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه، وهذا درس تربوي لكل مسلم بأن يعرف ويحدد هدفه ويسمعى لتحقيقه، ويثبت على الوسائل الموصلة لهذا الهدف مستعيناً بالله تعالى .

<sup>(</sup>١) تقدمت القصة في ص ٤٤ .

<sup>(</sup>۲) باشمیل، مرجع سابق، ص ۱۱۵.

<sup>(</sup>٣) تقدمت القصة في ص ٥٧ .

<sup>(</sup>٤) تقدمت القصة في ص ٦٠ .

## ثالثاً: التحفيز والتشجيع:

جبلت النفس البشرية أن تنشط وتتحمس للعمل الذي ترجو نفعه، وتحذر وتبتعد عما تعلم أو تظن خطره . والله عز وجل حين أمر عباده بطاعته وعدهم وحفزهم على ذلك بأحسن الجزاء وهو دخول الجنة ورؤية وجهة الكريم سبحانه، وحين لهي الله عز وجل عن الشرك والمعاصى توعد على ذلك بأنواع من العذاب، فانطلق الموفقون إلى المسارعة في الخيرات لينالوا أعظم نصيب من رضى الرحمن والاستقرار في أعالى الجنان كما قال سبحانه tù üÉGBĐ Ò NSE ÃE Ó ÖF # BY my); 9\$\$ \$ gaễ đã py r bà ð Î\$ `B otÿ ÓB 4 mì fipāí\$ y™r ]: ■ Ta ? \$ 3Ä \$Y9\$Çã ûüÜ\$è\$ 1á Ø\$\$ÛÜÜÄè»6 \$ 1 Ta ? \$ 1 4 ¼ L P ar k \$ 10 28 m si 18 m ol sa e c of the listy; 9\$ C oex \$ 10 oex \$ o c [ て 1 ] سورة الحديد: ア 1 ] [ D c B p s b o b y s r E \* # 4 a s t p ` B in c is a k s a o b u y 7 in E قَل تَا اللهُ الل  $[\#:q\hat{\mathbf{e}}\hat{\mathbf{s}}]$   $\hat{\mathbf{g}}$   $\hat{\mathbf{g}}$   $\hat{\mathbf{g}}$   $\hat{\mathbf{g}}$   $\hat{\mathbf{g}}$   $\hat{\mathbf{e}}$   $\hat{$ [سورة الإنسان: ٤-٥]، فوعد سبحانه وأوعد، وبعض النفوس تحركها الرغبة فتندفع إلى المطلوب لا تلتفت لغيره، وبعض النفوس يغلب تأثرها بالتخويف والتحذير فبه تكف عن مشتهياتها وغيها، وكذلك نجد في سيرة النبي صلى الله عليه وسلم أحاديث كثيرة تحفز المسلم للمسارعة في عمل صالح، أو أحاديث تنفر من عمل سيء حبيث، يقول صلى الله عليه وسلم : (( " أربعون خصلة أعلاهن منيحة العرز، ما من عامل يعمل بخصلة منها رجاء ثوابها وتصديق موعودها، إلاّ أدخله الله بها الجنة " قال حسان : فعددنا ما دون منيحة العتر من رد السلام وتشميت العاطس وإماطة الأذي عن الطريق ونحوه، فما استطعنا أن نبلغ خمس عشرة خصلة ))(١) .

(١) البخاري، مرجع سابق، كتاب الهبة وفضلها، باب فضل المنيحة، حديث: ٢٤٨٨، (٢/ ٩٢٧).

#### التحفيز والتشجيع في غزوة أحد:

استعمل النبي صلى الله عليه وسلم هذا الأسلوب في مواطن كثيرة، وذلك لعلمه صلى الله عليه وسلم ما لهذا الأسلوب من أثر بالغ على نفس الإنسان، ومن المواطن الي استعمل النبي صلى الله عليه وسلم فيها هذا الأسلوب موضوع هذه الدِّراسة وهي غـزوة أحد، واستعمله صلى الله عليه وسلم في أكثر من موطن منها ومن هذه المواقف:

#### ١ - اختيار الشعار:

فالنبي صلى الله عليه وسلم اختار لهذه المعركة شعاراً، وكلمة سر للجند وهي "أمت أمت" والحكمة في اختيار هذا الشعار للمؤمنين:

أ) رفع الروح المعنوية للمسلمين، والتفاؤل بالنصر، وزيادة حماس المؤمنين، في قتال المشركين .

ب) بث الخوف والرعب في نفوس المشركين حين يسمع أحدهم من الصحابة هاتين الكلمتين يحرض بها صاحبه على قتل المشرك .

#### ٢ - عرض وسام الشرف:

حيث عرض النبي صلى الله عليه وسلم سيفه على أصحابه، وشرط على من يأخذه أن يأخذه بحقه، فازداد حماس أبي دجانة رضي الله عنه وقال : (أنا آخذه بحقه يا رسول الله) ولا شك أن إمساك النبي صلى الله عليه وسلم السيف عن أناس وإعطائه لأبي دجانة كان له أبلغ الأثر على نفس أبي دجانة رضي الله عنه ، ولذلك أبلى بلاءً حسناً، وأخرج عصابته الحمراء التي تسمى عصابة الموت، فعصب بها رأسه وانطلق رضي الله عنه يهد المشركين بسيفه هداً.

#### ٣- التذكير بفضل الجهاد:

وقبل بدء المعركة، قام النبي صلى الله عليه وسلم خطيباً في أصحابه، يشحذ هممهم، ويقوي عزائمهم، ويذكرهم بفضل الجهاد في سبيل الله تعالى ومما قاله صلى الله عليه وسلم في ذلك اليوم:" إنكم اليوم بمترلة أجر وذحر لمن ذكر الذي عليه ..... فافتتحوا أعمالكم بالصبر على الجهاد، التمسوا بذلك ما وعدكم الله تعالى وعليكم بالذي آمركم به .....

وأنه قد نفث في روعي الروح الأمين أنه لن تموت نفس حتى تستوفي أقصى رزقها، لا ينقص منه شيء وإن أبطأ عنها "(١).

إن النبي صلى الله عليه وسلم في هذا يتمثل أمر الله عز وجل إذ يقول سبحانه : [ الأواق أن الله على الله عليه وسلم الله على الله على الله على الله على الله عليه الم المره الله على الله عليه الله عليه وسلم ما أمره الله عز وجل به ((كما قال لهم صلى الله عليه وسلم يوم بدر وهو يسوي الصفوف :" قوموا إلى جنة عرضها السموات والأرض " وقد وردت أحاديث كثيرة في الترغيب في ذلك ..... وقوله [قات 80 أله الله على القتال تنبعث همهم على مناجزة الأعداء ومدافعتهم عن حذوة الإسلام وأهله إياهم على القتال تنبعث همهم على مناجزة الأعداء ومدافعتهم عن حذوة الإسلام وأهله ومقاومتهم ومصابرهم ))(٢)، وهذا التحريض ((يشمل كل أمر يحصل به نشاط المؤمنين، وقوة قلوبهم، وما على المتخلفين من العقاب، فهذا وأمثاله، كله يدخل في التحريض على القتال))(٢) وأكد الله عز وجل هذا الأمر إذ أَمَرَ به في آية أخرى وهي قوله تعالى : [ الله القتال))(٢) وأكد الله عز وجل هذا الأمر إذ أَمَرَ به في آية أخرى وهي قوله تعالى : [ الله المؤلفال: ٢٥] .

# المشركون يستخدمون التحفيز والتشجيع أيضاً:

لما كان ذكر المحبوبات والمحفزات من الأمور الطبيعية التي تنشط لها النفوس، وتنبعث به على ما يوصلها إلى هذا المطلوب بقوة، استخدم المشركون أيضاً هذا السلاح الفعال ليقاتل الجند بضراوة وحقد على المؤمنين، ومن الأمثلة على ذلك في هذه الغزوة:

١ - في التجهيز لحرب النبي صلى الله عليه وسلم: حيث سلك المــشركون ســبيلين
 لتهيئة قريش وغيرها لحرب النبي صلى الله عليه وسلم وهما:

(٢) ابن كثير، ١٤١٥هــ، مرجع سابق، ( ١/ ٥٣٢ ) .

\_\_\_

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۳۳ .

<sup>(</sup>٣) السعدي، مرجع سابق، ص ١٩٠ .

أ) ذهبوا لمن قُتل آباؤهم وأبناؤهم وإخواهم في غزوة بدر، يستحثونهم على التبرع بنصيبهم من القافلة التي نجا بها أبو سفيان يوم بدر ((فكلموا أبا سفيان، ومن كانت له في تلك العير تجارة من قريش فقالوا: إن محمداً قد وتركم وقتل خياركم، فأعينونا بهذا المال على حربه، لعلنا ندرك منه ثأرنا بمن أصاب منا، فقال أبو سفيان: إنا أول من أحاب إلى ذلك))(١) فنجح هذا الأسلوب في جمع المال لتجهيز الجيش لحرب النبي صلى الله عليه وسلم.

ب) أرسلت قريش من يؤلب من قبائل العرب ومن حلفاء قريش لهذه الحرب ((فالبوا العرب وجمعوها ورأس فيهم أبو سفيان بن حرب لذهاب أكابرهم -وأسلم بعد ذلك- فأخذ يؤلب على رسول الله صلى الله عليه وسلم ويجمع الجموع قريباً من ثلاثة آلاف من قريش والحلفاء والأحابيش ))(٢).

فالثلاثة آلاف مقاتل من المشركين، لم يكن كلهم من قريش وإنما استجاب لهـم بعض الحلفاء والأحابيش .

## ٢ - في التحريض على قتل حمزة رضي الله عنه :

وذلك لما لحمزة رضي الله عنه من مكانة، ولأنه قد فعل بقريش الأفاعيل يوم بدر، وقتل فيها عدة من أكابرهم، فاستخدم المشركون أسلوب التحفيز والتشجيع لقتله رضي الله عنه، وممن فعل ذلك:

أ) جبير بن مطعم، حيث دعا وحشياً وقال له :(( إن أنت قتلت حمزة عم محمد، بعمي طعيمة بن عدي (و كان حمزة هو الذي قتله يوم بدر) فأنت عتيق  $)^{(7)}$ ، فأي تحفيز وتشجيع يقدم لعبد أكثر من الحرية !!!

ب) هند بنت عتبة، فإنها كانت ((كلما مرت بوحشيّ، أو مر بها تقول: ويها أبا دسمــة أشف واستشف )) (ع)، وقد أثمر ذلك حرص وحشي على قتل حمزة، حتى تمكن منه غدراً وكان أمر الله قدراً مقدوراً.

\_

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۱٦ .

<sup>(</sup>۲) تقدم ص ۱۷ .

<sup>(</sup>۳) تقدمت ص ۱۸.

<sup>(</sup>٤) تقدم ص ۱۸ .

#### ٣- تشجيع حملة اللواء:

وذلك أنه مشى أبو سفيان إلى حملة اللواء من بني عبدالدار فقال لهم : (يا بني عبدالدار، قد وليتم لواءنا يوم بدر فأصابنا ما قد رأيتم، وإنما يؤتى الناس من قبل راياتهم إذا زالت زالوا، فإما أن تكفونا لواءنا، وإما تخلوا بيننا وبينه فنكفيكموه  $(^{(1)})$ ، فما الذي حصل؟ لقد (( أثر استفزاز أبي سفيان في حملة اللواء أشد الأثر، مما حملهم على الثبات ساعة احتدام المعركة، فلم يسقط لواء مكة من أيديهم حتى أبيدوا عن بكرة أبيهم  $(^{(1)})$ .

## ٤ - تشجيع وتحفيز المقاتلين عموماً:

(( لم يقتصر التحريض على الرجال، بل حتى في النساء قامت أيضاً هند بنت عتبة زوج أبي سفيان بما قام به زوجها من التحريض فكانت تضرب بالدف هي وبعض النسوة معها فتارة يخاطبن أهل اللواء فيقلن: ويهاً بني عبدالدار ويهاً حماة الأدبار

ضرباً بكل بتار

وتارة يأززن قومهن على القتال وينشدن:

إن تقتلوا نعانق ونفرش النمارق أو تدبروا نفارق فراق غير وامق 
$$(a,b)^{(r)}$$

ولكن شتان بين من يعلق القلوب برضوان الله تعالى وجنته، وبين من يعلقها بحطام زائل، ويثير الحمية الجاهلية، لأن ((إن المقاتل المؤمن المتوكل على الله عز وجل، والواثق من نصره تعالى، يساوي في ميدان القتال عشرة من أفراد العدو، لأنه يتمتع بحالة معنوية عالية، وهي بمثابة سلاح خفي غير ظاهر فلا يتمكن الأعداء من رصده، لذلك عين به الإسلام أيما عناية، فزود المقاتل المسلم بأقوى الدوافع النفسية التي تملأ نفسه حمية واستبسالاً، فيكون دائماً على أهبة الاستعداد لتلبية نداء الواجب العسكري ويكون حريصاً

<sup>(</sup>۱) تقدمت ص ۳۶.

<sup>(</sup>۲) تقدمت ص ۳٤ .

<sup>(</sup>٣) تقدمت ص ٣٤.

كل الحرص على إحراز النصر على العدو ...... إنها القوة المعنوية التي يستطيع بها الجيش الإسلامي رفع راية التوحيد فوق ربى العالم ))(١) .

وقد أولى النبي صلى الله عليه وسلم هذا الأمر ما يستحقه من العناية والتوجيه، فشجع أصحابه قبل القتال وأثناءه، وقوى معنوياقم، حتى لا يكترثوا بتفوق قريش عليهم بالعدد، ((ولم تكن معنويات الذين مارسوا الحرب وعرفوها من المسلمين عالية فحسب، إنما كانت معنويات الأحداث الصغار الذين لم يمارسوا حرباً ولا قتالاً عالية أيضاً )) $^{(7)}$ ، وهذه العناية بأمر المعنويات لها ما يبررها، إذ التسليح الجيد وحده لا يكفي، بل إن معظم الحروب التي خاضها المسلمون وانتصروا فيها، كانوا أقل عدداً من أعدائهم، ولكنها المعنويات العالية التي كان يدخل بها المسلمون تلك الحروب بالإضافة لأخذهم بشروط النصر الأخرى، فتحقق لهم بإذن الله تعالى النصر، بل (( لقد أثبتت كافة الحروب، في كافة أدوار التاريخ، أن التسليح والتنظيم الجيدين، والقوة العددية غير كافية لنيل النصر، ما لم يتحل المقاتلون بالمعنويات العالية بالإضافة إلى كل ذلك )) $^{(7)}$ .

وتلك ميزة تميزت بها الجيوش الإسلامية وأذعن لها الشرق والغرب، حتى قال أحد المستشرقين : (( أهم مميزات الجيوش الإسلامية، لم تكن في المعدات أو التسليح أو التنظيم، بل كانت في الروح المعنوية العالية، النابعة من قوة إيما لهم بالدعوة الإسلامية ...... وهنا في هذه الغزوة اتضح جلياً كيف نجح رسول الله صلى الله عليه وسلم في الحفاظ على الروح المعنوية لدى جنده، حيث كانت الظروف عصيبة ومحرجة ومع ذلك حاول البعد عن كل ما يضعف ويوهن عزائمهم، فبداية لما جاءته رسالة عمه العباس، مع الرجل الغفاري وقرأها أبي بن كعب، فلما سمع ما بها استكتم أبياً الخبر، تم أخبر سيد الأنصار سعد بن الربيع، واستكتمه الخبر أيضاً، وكل ذلك من أجل أن لا يفزع أهل المدينة ويدخل الرعب في قلوبهم ))(٤).

<sup>(</sup>١) الطنطاوي: ممدوح إبراهيم ، ٤٢٤ هـ، أخلاقيات الحرب في الإسلام ، مجلة الجندي المسلم، الرياض، العدد:

<sup>(</sup>۲) خطاب، ۹۹۰ م، مرجع سابق، ص ۸۳.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٨٤ .

<sup>(</sup>٤) الجريوي، ١٤١٩هـ، مرجع سابق، ص ٤٨ .

### رابعاً: الحرب النفسية والإعلامية :

خلق الله عز وجل الإنسان وجعله حسداً وروحاً، يكمل أحدهما الآخر، فإذا تحقق للإنسان التوازن بين رغبات حسده وروحه، سعد ونعم واطمأن، وهذا الذي يدعو إليه الإنسان التوازن بين رغبات حسده وروحه، سعد ونعم واطمأن، وهذا اللغيان، وهذا حال الإسلام، وإذا طغى أحد الجانبين على الآخر شقى الإنسان بمقدار هذا الطغيان، وهذا حال كل من تنكب هدي الإسلام، [ الله الآها الحيال الآها ا

((وكلما تمكن الإنسان من إشباع حاجاته الفطرية حقق درجات جيدة من الصحة النفسية تظهر في شعوره بالرضا وقيامه بواجبه بشكل جيد، في حين يؤدي عدم إشباع الشخص لحاجاته لأي سبب، إلى شعوره بالإحباط وتعرضه للقلق والتوتر مما ينتج عنه العديد من أشكال سوء التوافق، ذلك أن للحاجات دوراً مهماً في سلوك الشخص وتوجيه هذا السلوك))(٢)، ولما كان للنفس البشرية ذلك الأثر على سلوك الإنسان وتصرفه، حرص كل جانب من المتحاربين أن يجعلها في أحسن درجاها ومستوياها لدى جنده، وأن تكون في أسوأ وأحط درجاها عند عدوه، ولم يخف على النبي صلى الله عليه وسلم وهو القائد المخنك أهمية هذا الأمر، فاعتنى به عند أصحابه وسلطه على أعدائه، دون أن يترل صلى الله

(١) البخاري، مرجع سابق، كتاب الدعوات ، باب الاستعاذة من الجبن والكسل ، حديث: ٢٤٨٨ ( ٢/ ٩٢٧) .

<sup>(</sup>٢) جمل الليل: محمد جعفر ، ١٤٢٣هـ، المساعدة الإرشادية النفسية ، ط٢، الدار السعودية، حدة، ص ٨٩.

عليه وسلم إلى مستوىً لا يليق بالمؤمنين من استخدام أساليب وضيعة تأباها طبيعته الكريمة، وتعاليم هذا الدين العظيم .

#### تعريف الحرب النفسية:

ورد في تعريف الحرب النفسية عدة تعاريف متقاربة ومضمونها على أنها: (( استخدامٌ مخططٌ من جانب دولة، أو مجموعة من الدول في وقت الحرب، أو في وقت السلام لإجراءات إعلامية، بقصد التأثير في آراء وعواطف ومواقف وسلوك جماعات أجنبية معادية، أو محايدة، أو صديقة بطريقة تساعد على تحقيق سياسة، وأهداف الدولة او الدول المستخدمة ))(۱).

#### الحرب النفسية في غزوة أحد:

لقد كان للحرب النفسية نصيبها من غزوة أحد من كلا الطرفين، فقد استخدمها النبي صلى الله عليه وسلم، واستخدمها المشركون، ومن الأمثلة على ذلك:

المر النبي صلى الله عليه وسلم أبي بن كعب وسعد بن الربيع رضي الله عنهما بان يكتما خبر القوم:

فحين أرسل العباس كتاباً إلى النبي صلى الله عليه وسلم يخبره بعزم قريش على حربه، أمر النبي صلى الله عليه وسلم أبياً بأن يقرأ عليه الكتاب، ثم استكتمه الخبر، وأحرب النبي صلى الله عليه وسلم سيداً من سادات الأنصار وهو سعد بن الربيع رضي الله عنه ، وأمره أيضاً بأن يكتم الخبر، وذلك حتى لا يشيع الخبر من غبر طريقه هو صلى الله عليه وسلم فيجد المنافقون، والذين في قلوبهم مرض فرصتهم للإرجاف والتخويف، بل وربما ترتيب الخيانات مع اليهود ومشركي قريش، فإن الحرب النفسية تعني خفض معنويات العدو، ورفع معنويات الجند، وهذا من حكمة النبي صلى الله عليه وسلم وحسن تدبيره .

#### ٢) استخدام الشعارات:

كان الشعار من أسلحة الحرب النفسية التي لها دور كبير في رفع معنويات الجند، وتحطيم معنويات العدو، ولهذا (( مارس المسلمون الأوائل عدة شعارات وهتافات أثناء

<sup>(</sup>١) نوفل: أحمد ، ١٤٠٦هــ، الحرب النفسية ، ط٢، دار الفرقان، عمّان ، ص ٣٤ .

حروبهم مع أعدائهم، وقد قصدوا بها التعارف فيما بينهم أثناء الالتحام بالأعداء، أو أثناء القتال في ظلام الليل، كما قصدوا بها إثارة انفعالات الشجاعة والحماسة في نفوس الأعداء، مع ترويعهم، وبث الرهبة والخوف في قلوبهم . ومن أمثلة تلك الاصطلاحات والهتافات التي استخدمها المسلمون في عصر النبوة (أحدٌ أحد) في غزوة بدر. (أمت أمت) في غروة أحد))(١)

### ٣) اختيار المبارزين :

كانت الحرب لا تبدأ حتى يخرج من كلا الطرفين بعض الفرسان فيتبارزون حيى يصرع كل واحد صاحبه، ثم تبدأ الحرب الشاملة، ولا شك أن لهذا الأمر أثر عظيم حداً في رفع معنويات المنتصرين، كما أنه بدون شك يثير الخوف والهلع في صفوف الأعداء، حين يرون فرسالهم يتساقطون، ولهذا فقد اهتم القائد العظيم، نبينا صلى الله عليه وسلم بهذا الأمر أيما عناية، وكسب الجولة في بدر فقد صرع علي وحمزة وعبيدة بن الحارث من خرج اليهم من المشركين، وفي أحد أيضاً دعا طلحة بن أبي طلحة إلى المبارزة فخرج إليه علي بن أبي طالب رضي الله عنه فصرعه، وكان لذلك اثر سيء على نفوس المشركين حيث إن طلحة هذا من أبرز فرسالهم . وكبر رسول الله صلى الله عليه وسلم لهذا المنظر، وكبر معه المسلمون، فارتفعت معنوياقم، و دخلوا المعركة وهم في أحسن حال .

#### ٤) التركيز على هملة اللواء:

كان اللواء هو الراية، التي يتجمع حولها المقاتلون، ويحرصون أشد الحرص ألا تسقط، ذلك أن سقوطه يعجل بهزيمة أصحابه، والهيار نفسياتهم، ولذلك شد المسلمون الأبطال رضي الله عنهم في هذه الغزوة على حملة اللواء في بداية المعركة وركزوا هجومهم حوله (( لأن الإطاحة باللواء (وخاصة في ذلك العصر) يعجل بهزيمة من يسقط لواؤهم، ولهذا كان لا يتحمل مسؤولية حمل اللواء في تلك المعارك إلا الأبطال المغاوير ))(٢) وبالفعل فإنه حين نجح المسلمون في حملتهم تلك وأبادوا حملة اللواء عن بكرة أبيهم وبقي لواء المشركين ساقطاً في الأرض، لم يجرؤ أحد من رجالهم على حمله، عندئذ أخذت روحهم المشركين ساقطاً في الأرض، لم يجرؤ أحد من رجالهم على حمله، عندئذ أخذت روحهم

<sup>(</sup>١) الهزاع: عبدالرحمن ناصر ، ١٤٠٥هـــ، الحرب النفسية في عصر النبوة ، رسالة ماجستير غير منشورة ، حامعة الإمام كلية الدعوة، الرياض، ص ٦٥.

<sup>(</sup>۲) باشمیل، مرجع سابق، ص ۱۱۵.

المعنوية في الانهيار، وهذا طبيعي بعد سقوط لوائهم (( لأن سقوط اللواء (وخاصة في ذلك العصر) معناه بداية الهزيمة، وهذا الذي عناه أبو سفيان بقوله (لبني عبدالدار) عندما سلم اليهم لواء مكة : ( إنما يؤتى الناس من قبل راياقهم يا بني عبدالدار) ))(١).

المشركون يستخدمون الحرب النفسية أيضاً، وهذا يظهر من خلال:

#### ١ - رفع معنويات حملة اللواء:

لرفع معنويات الجند المقاتلين وحلفائهم، وتحطيم معنويات الخصم، عمد أبو سفيان إلى حملة اللواء: فقال لهم: يا بني عبدالدار إنما يؤتى الناس من قبل راياهم فإن زالت زالوا، وقد حملتم لواءنا في بدر فأصابنا ما أصابنا، فإما أن تحملوا اللواء وإما أن نكفيكموه، فكان لهذه الكلمات تأثير عظيم على نفوسهم، حيث شتموه، وقالوا: نحن نسلم إليك لواءنا وتحمسوا أشد الحماس، ولم يسقط لواء المشركين حتى أبيد حملته عن آخرهم.

#### ٢ - محاولة اختراق الصف وتمزيق الوحدة:

كما تقدم فإن من أهداف الحرب النفسية هي: تمزيق وحدة الأمة المحاربة، وإضعاف جبهتها الداخلية، ولتحقيق هذا الهدف عمد المشركون إلى حيلتين هما:

الأولى: أرسل أبو سفيان إلى الأنصار خاصة يقول لهم:" يا معشر الأنصار، خلو بيننا وبين ابن عمنا (يعني النبي صلى الله عليه وسلم) فننصرف عنكم، فلا حاجة لنا إلى قتالكم" ولكن الأنصار رضي الله عنهم ردوا عليه رداً عنيفاً، ورفضوا عرضه، بعد أن أسمعوه ما يكره) (٢).

الثانية: كانت على يد أبي عامر الفاسق، وكان من أهل المدينة، لكنه رفض الإسلام، وانضم إلى المشركين، وقبل المعركة قال لأهل مكة: إن قومه إذا رأوه أطاعوه ومالوا معه، فوقف بين الصفوف وقال ((يا معشر الأوس: أنا أبو عامر الراهب ..... ولكن قومه الأوس رضي الله عنهم ، يمجرد أن سمعوا صوته، لم يتركوا له فرصة ليسترسل في الكلام، بل أجابوه بصوت واحد: "لا مرحباً بك ولا أهلاً يا فاسق "))(م)، فهاتان محاولتان باءتا

<sup>(</sup>۱) باشمیل ، مرجع سابق، ص ۱۲۰ .

<sup>(</sup>۲) تقدمت ص ۳۵ .

<sup>(</sup>٣) تقدمت ص ٣٥ .

بالفشل، أمام ذلك المحتمع المؤمن الذي عنده من الإيمان واليقين ما يصد تلك الحملات المغرضة .

# ٣- إشاعة مقتل النبي صلى الله عليه وسلم:

لما للحرب النفسية من أثر عظيم، في كسر إرادة الإنسان، فقد مارسها المسشركون حتى في أثناء المعركة، وذلك أن ابن قمئة المحرم، قتل مصعب بن عمير رضي الله عنه (( وهو يظنه رسول الله صلى الله عليه وسلم -لشبهه به - فانصرف ابن قمئة إلى المشركين، وصاح إن محمداً قد قتل ))(۱) وزاد الأمر أن (( صرخ الشيطان عند حبل عينين، وقد تصور في صورة جعال بن سراقة رضي الله عنه :" إن محمداً قد قتل " ثلاث صرحات ))(۲)، فكان لهذه الإشاعة أثر في زيادة حملات المشركين على المسلمين، والهارت معنويات بعض المسلمين، فألقى سلاحه، لكن جماعة من المسلمين لم تؤثر فيه تلك الإشاعة وقالوا : (( إن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد قتل، أفلا تقاتلون على دينكم، وعلى ما كان عليه نبيكم، حتى تلقوا الله تعالى شهداء ()!) ()).

# ٤ - إرسال أبي سفيان تهديداً للمسلمين:

<sup>(</sup>۱) تقدمت ص ٤٨.

<sup>(</sup>۲) تقدمت ص ٤٤ .

<sup>(</sup>٣) تقدمت ص ٤٤ .

<sup>.</sup> (77/7) ابن هشام، مرجع سابق ، (77/7) .

المسلم ضد هذه الإشاعات والأراجيف التي تستهدفه، وبالذات في هذا العصر الذي صار المحتمع المسلم ضد هذه الإشاعات والأراجيف التي تستهدفه، وبالذات في هذا العصر الذي صار للإعلام سطوة وقوة لم تكن في عصر قبله، وذلك بتأصيل القيم الإسلامية الراسخة التي بما دفع المجتمع المسلم كما تقدم تلك الأراجيف والإشاعات .

#### خامساً: الحذر من المنافقين:

حلق الله تعالى الخلق وفطرهم على الحنيفية، فمنهم من بقي شاكراً لله تعالى بإيمانه، ومنهم من ححد نعمة الله عليه فكفر، غير أن هناك فريقاً من الناس مذبذبين، لا إلى هؤلاء ولا إلى هؤلاء وإن كانوا في حقيقتهم كفرة، بل هم شر الكافرين، إلا أله م لجبنهم وخبثهم، لم يعلنوا بكفرهم، وهؤلاء هم من سموا بالمنافقين، وقد سمى الله تعالى سورة في كتابه باسمهم، لبيان وصفهم وخطرهم، كما أن الله تعالى ذكر في أول سورة البقرة أوصاف المؤمنين في أربع آيات، وذكر الكافرين في آيتين، وتكلم عن المنافقين في إحدى عشرة آية يبين فسادهم، وشبههم، وذكرهم الله تعالى في سورة التوبة وفي غيرها من سور القرآن الكريم، وما ذاك إلاّ لسوء طويتهم وشدة ضررهم وخطرهم وخبهم ليحذرهم المؤمنون، وكانت لهم مواقف سوء مع البي صلى الله عليه وسلم وما زالوا يكيدون لهذا الدين وأهله إلى يومنا هذا، والقوى المتربصة بالمؤمنين تحرص على استقطاب هؤلاء الخونة من العملاء فإلهم هم يصلوا أحياناً إلى ما لم يكونوا يصلوا إليه بدولهم فكم من اغتيال غادر حصل لبعض قادة المؤمنين عن طريق هؤلاء المنافقين الخونة .

#### مواقف المنافقين في هذه الغزوة "غزوة أحد" :

كانت هذه الغزوة فرصة للمنافقين، ليمكروا بالمؤمنين، ويذيقوهم إحدى غدراتهم، وبالذات أن النبي صلى الله عليه وسلم لم يأخذ برأي رأسهم، وهو عبدالله بن أبي، فأتخذها عدو الله ذريعة لفعلته، وذلك أن النبي صلى الله عليه وسلم حين شاور أصحابه في الخروج من المدينة للقاء عدوهم، أو البقاء فيها ومقاتلتهم داخلها، كان رأي عبدالله بن أبي هو البقاء في ذلك رأي النبي صلى الله عليه وسلم ولكن نزل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن رأيه لرأي الأغلبية، ولو كان ابن أبي مؤمناً لتابع النبي صلى الله عليه وسلم، كما تابعه الصحابة رضي الله عنهم بل ندموا حين شعروا ألهم أكرهوا النبي صلى

الله عليه وسلم على غير رأيه ولكنه منافق، فكان له ولمن تابعه على رأيه في هذه الغـزوة موقفا خزي وهما:

الأول: رجوعه إلى المدينة بعد أن خرج مع النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه وسار معهم حتى إذا بلغ مكاناً يقال له الشوط، فرجع بثلث الجيش وقال: (( أطاعهم وعصاني، ما ندري علام نقتل أنفسنا ههنا أيها الناس، فرجع بمن اتبعه من قومه من أهل النفاق والريب ))(١). وهذا غاية في المكر والخبث، فإن هذه الحركة أسوأ مما لو لم يخرج أصلاً من المدينة فإنه نتج عن هذه الحركة:

١- أن رأى بعض الصحابة رضوان الله عليهم، الرجوع إلى هؤلاء الخونة، لتأديبهم، لكن النبي صلى الله عليه وسلم بحكمته حسم هذا الأمر واستمر في مسيره.

۲- كادت طائفتان من المؤمنين، أن تجبنا وترجعا، متأثرتين، بحركة ابن أبي هذه، لــولا أن ثبتهما الله تعــالى : [ இழில் k # Pār 3\$Kkā9r # \* X ك الله الله تعــالى : [ bqæsaæ الله عمران: ۱۲۲ ] .

(٢) تقدمت القصة ص ٦٧.

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۲۹.

<sup>(</sup>٣) تقدمت القصة ص ٦٧ .

ومن هذين الموقفين يمكن استخلاص بعض الدروس والفوائد التربوية ومنها:

1) الحذر من التقديم بين يدي الله ورسوله صلى الله عليه وسلم: فلا يقدم قول على قول الله ورسوله صلى الله عليه وسلم، وهذا الأدب الذي تأدب به الصحابة رضي الله عنهم مع النبي صلى الله عليه وسلم، فإنه حين استشارهم أشاروا برأيهم لأنه طلب منهم الرأي، ومع ذلك حين شعروا ألهم استكرهوا رسول الله صلى الله عليه وسلم ندموا وقالوا :((يا رسول الله: استكرهناك ولم يكن لنا ذلك، فإن شئت فاقعد ))(۱)، أما عبدالله بن أبي ومن على شاكلته من المنافقين فإلهم استعظموا أنفسهم وهكذا دائماً يكون ((أسرع الناس إلى الشغب والتمرد، من أقصوا من الرئاسة، وهم إليها طامحون، وكان عبدالله بن أبي مثلاً لهذه الفئة التي تضحي بمستقبل الأمة في سبيل أطماعها الخاصة ))(١).

Y) فضح المنافقين وانكشاف أمرهم: فإله مقبل أحد لم يفتضحوا، ولم ينكشف نفاقهم، هذه الصورة حيث إن ((المسلمين لما أظهرهم الله تعالى على أعدائهم يوم بدر، وطار لهم الصيت، دخل معهم في الإسلام ظاهراً من ليس معهم فيه باطناً، فاقتضت حكمة الله عز وجل، أن سبب لعباده محنة ميزت بين المؤمن والمنافق، فأطلع المنافقون رؤوسهم في هذه الغزوة، وتلكموا بما كانوا يكتمونه، وظهرت مخباهم وعاد تلويجهم تصريحاً، وانقسم الناس إلى كافر ومؤمن ومنافق انقساماً ظاهراً، وعرف المؤمنون أن لهم عدواً في نفسس دورهم وهم معهم لا يفارقو لهم فاستعدوا لهم وتحرزوا منهم ))(٢).

٣) فضل الله ورهمته سبحانه بأوليائه: إذ كانت هذه الحركة الماكرة قبل الغزوة، إذ لو بقي هؤلاء في صف المسلمين، لكانت النكبة بهم أعظم، والمصاب أشد، ولكن أراد الله تعالى برحمته تخليص صفوف المؤمنين من هؤلاء قبل المعركة ((الذين قد يكون بقاؤهم داخل الجيش المحمدي (ساعة القتال) عاملاً من عوامل تحطيم الجيش الإسلامي، إذ لا يبعد وهذه نواياهم الخبيثة إذا ما بقوا داخل الجيش المحمدي حتى النهاية، أن يميلوا على المسلمين وهم داخل الجيش فيضربوهم (ساعة احتدام المعركة)، ثم ينضمون إلى العدو، فكأن الله سبحانه وتعالى كشف نواياهم الخبيثة، وهم لا يزالوا في منتصف الطريق، فكان رجوعهم سبحانه وتعالى كشف نواياهم الخبيثة، وهم لا يزالوا في منتصف الطريق، فكان رجوعهم

(۱) سبق ص ۲۳ .

<sup>(</sup>٢) الغزالي، ٢٨٨ ١هـ.، مرجع سابق، ص ٢٣٣ .

<sup>(</sup>٣) ابن القيم، ٤٠٧هـ، مرجع سابق، (٣/ ٢١٩).

من ذلك المكان بمثابة تصفية للجيش المحمدي، أراد الله بها تطهير هذا الجيش من عناصر التآمر والانهزامية والخذلان، ليلقى المسلمون عدوهم، وهم وحدة متماسكة، وكتلة متراصة))(١).

(۱) باشمیل، مرجع سابق، ص ۸۹ .

# المبحث الرابع

# المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب العسكري

# وفيه مطلبان:

المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية العسكرية في الإسلام.

المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب العسكري.

#### المطلب الأول: معنى ومفهوم التربية العسكرية في الإسلام:

تختلف الغايات من العسكرية من دولة لأخرى حسب المعتقد الذي يهيمن على كل دولة وعلى ضوء ذلك تتحدد الاستراتيجية العسكرية لكل دولة ويمكن أن نعرف بصورة عامة العقيدة العسكرية بأنها : (( السياسة العسكرية التي تنتهجها الدولة أو تكتل الدول فيما يتعلق بإعداد قواتها المسلحة، وطرق إدارتها وتسليحها وتنظيمها، بالأسس التي يتم إعداد البلاد بموجبها وبالقواعد والمسائل الأساسية للصراع المسلح وطبيعة الحرب ))(۱)، فالإعداد والتعبئة تختلف باختلاف المعتقد من دولة لأخرى ويمكن أن نجمل الغرض من الجندية في الإسلام في الآقي :

7 - رد العدوان : وهذا أمر فطري والإسلام يربي أتباعه على العزة والكرامة وعدم قبول الضيم، بل إنه من الحالات التي يتعين فيها الجهاد ويكون فرض عين إذا داهم العدو أرض الضيم، بل إنه من الحالات التي يتعين فيها الجهاد ويكون فرض عين إذا داهم العدو أرض المسلمين فيجب حينئذ على من فيه أن يدافعوا عن دينهم وحرماهم، والله تعالى يقول المسلمين فيجب حينئذ على من فيه أن يدافعوا عن دينهم وحرماهم، والله تعالى يقول المسلمين فيجب حينئذ على من فيه أن يدافعوا عن دينهم وحرماهم، والله تعالى يقول المسلمين فيجب حينئذ على من فيه أن يدافعوا عن دينهم وحرماهم، والله تعالى المهاد وهذا المهاد وهذا المهاد وهذا المهاد وهذا أمر فطري والإسلام يتعين فيها المهاد ويكون فرض عين إذا داهم العدو أرض

\_

<sup>(</sup>۱) النذير: بندر بن عبدالله ، ١٤٢٥هـ، العقيدة العسكرية الإسلامية، مجلة الجندي المسلم، الرياض، العدد:

<sup>(</sup>٢) الجعوان: محمد بن ناصر، ١٤٠٣هـ ، القتال في الإسلام ، ط٢، مطابع المدينة ، الرياض ، ص ٩٤ .

B (إن الإسلام حينما يدعو المسلمين إلى رد الاعتداء ودفع الأذى، لا يقصد من وراء ذلك الإيذاء أو الرغبة في القتل وإراقة الدماء بحيث يترك مقاتليه يعبثون بأموال الناس وممتلكاتهم وأرواحهم بل إن موقفه يحتم عليه نصرة المسلمين، ورد الظلم عنهم وإيقاف المعتدين عند حدهم ))(١).

<sup>(</sup>۱) الجعوان ، مرجع سابق ، ص ۹۷ .

# المطلب الثاني: المضامين التربوية المستنبطة من غزوة أحد في الجانب العسكري: أولاً: التخطيط والتنظيم:

من يتتبع سيرة النبي صلى الله عليه وسلم وأحواله، يعلم ويرى أن أموره وأحواله صلى الله عليه وسلم ، كانت بتدبير وترتيب وتخطيط، وألها لم تكن تسير بعشوائية، وإلا لما استطاع صلى الله عليه وسلم -بعد تقدير الله وتأييده - أن ينشر الإسلام ذلك الانتشار الواسع السريع في تلك المدة الزمنية اليسيرة، وهذا يدلنا على أن (( التخطيط سمة من سمات الدعوة الإسلامية منذ نشألها، اهتم به الإسلام، ودعا إليه دعوة جادة وواعية، و لم يقتصر في دعوته هذه على الافتراضية والجوانب النظرية فقط، بل أبرز جانب التخطيط إبرازاً عملياً، واعتبره من الجوانب العملية التطبيقية، لأن التطلع إلى أفضل النتائج بطرق منتظمة في الدعوة إلى الله تعالى لابد أن تعتمد -بعد توفيق الله سبحانه - على تخطيط منظم ليخرج العمل بعد ذلك في أحسن صورة، ويعطي أطيب الثمار، والدعوة الإسلامية منذ نـشألها وهي دعوة منظمة، ليس للعشوائية فيها مجال، ولا للتخبط منها نصيب ))(۱).

ومن مجالات التخطيط، بل من أهمها، التخطيط للأمور الحربية، ومن يتتبع غزوات النبي صلى الله عليه وسلم يرى أن للتخطيط فيها مجالاً واسعاً، وغزوة أحد الي هي موضوع هذه الدراسة كان للتخطيط فيها أثر ظاهر، ومن آثاره تفوق المسلمين على المشركين في بداية المعركة، وانكشاف معسكر المشركين، وسقوط لوائهم، حتى خالف الرماة خطته صلى الله عليه وسلم، فتغير الوضع وتبدلت الحال. فما هو التخطيط ؟ التخطيط: هو ((عملية عقلانية، لمجموعة من التدابير، ينطلق من الواقع في اتجاه المستقبل وفق نظم وأساليب وقياسات مدروسة، مستهدفاً معالجة المشكلات الآنية والمتوقعة، وتطوير الأوضاع تطويراً كلياً ينسجم مع الحالة المستقبلية ))(۱)

(۱) بامدحج: مرجع سابق، ص ۱۲۹.

<sup>(</sup>٢) الشراح: يعقوب أحمد، ١٤٢٣هــ، التربية وأزمة التنمية البشرية، مكتب التربية العربي لدول الخليج، ص ٥٢.

### تخطيط الرسول صلى الله عليه وسلم في غزوة أحد:

ظهر في غزوة أحد، عدة مواقف تدل على حسن تخطيط النبي صلى الله عليه وسلم ودرايته بالأمور الحربية وهذه المواقف هي :

# ١ - جمع المعلومات عن قريش:

لا شك أن الحصول على معلومات عن حيش العدو من حيث العدد والعدة، في غاية الأهمية لكل قائد، ولذلك حرص النبي صلى الله عليه وسلم على جمع المعلومات الكافية عن عدوه، وسلك صلى الله عليه وسلم لذلك عدة طرق منها:

أ) الحصول على المعلومات عن قريش عن طريق عين له بمكة، وهو العباس بن عبدالمطلب رضي الله عنه فإنه قبل إن إسلامه قبل بدر ((وكان رضي الله عنه يكتب بأحبار المشركين إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم، وكان المسلمون يتقوون به بمكة، وكان يجب أن يقدم على رسول الله صلى الله عليه وسلم فكتب إليه رسول الله صلى الله عليه وسلم "إن مقامك بمكة خير"، فلذلك قال رسول الله صلى الله عليه وسلم يوم بدر: "من لقي منكم العباس فلا يقتله فإنه إنما أخرج كارها "))(۱)، وهذا يدل على أنه كان يرصد أخبار قريش ولذلك أرسل إلى النبي صلى الله عليه وسلم يخبره بعزم قريش على حربه صلى الله عليه وسلم .

ب) ((أرسل الحباب بن المنذر بن الجموح إلى قريش يستطلع أخبارهم، فدخل فيهم فخرج ثم جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال له:" ما رأيت؟" قال: رأيت يا رسول الله عدداً حزرهم ثلاث آلاف يزيدون قليلاً أو ينقصون قليلاً والخيل مائتي فرس، ورأيت دروعاً ظاهرة حزرها سبعمائة درع))(٢) وهذا يدل على عناية النبي صلى الله عليه وسلم بتتبع أحبار قريش، وزيادة التأكد من تجهيزاها.

ج) ثم زاد النبي صلى الله عليه وسلم من التوثق من المعلومات، واستمرار المتابعة لمسير قريش وأحوالها (( فأرسل أنساً ومؤنساً ابني فضالة الظفريين، ليأتياه بالأحبار، فأتيا رسول الله صلى الله عليه وسلم يخبراه أنهم قد خلوا إبلهم وخيلهم في الزرع الذي بالعريض وتركوه ليس به

<sup>(1)</sup> ابن عبد البر، مرجع سابق، ( 7/ 11 ) .

<sup>(</sup>۲) تقدم ص ۲۰ .

خضراء  $))^{(1)}$ ، وهذا يدل على شدة عناية النبي صلى الله عليه وسلم بجمع أخبار القوم من حين خروجهم من مكة حتى وصلوا المدينة، وهذا يكون النبي صلى الله عليه وسلم قد استطاع معرفة قوة الجيش وعدده، فأخذ حذره، وسلم من مباغتة قريش له، فاحترز من عدوه، واستطاع أن يستعد ويبذل ما في طاقته لملاقاته مستعيناً في ذلك كله بربه سبحانه.

#### ٢ - الشورى:

لا شك أن الشورى من أكبر دعائم التخطيط الجيد، ولو كان لأحد أن يستقل برأيه لكان أولى الناس بذلك رسول الله صلى الله عليه وسلم لكمال عقله وتأييده بالوحي، ومع ذلك فقد استشار صلى الله عليه وسلم أصحابه في البقاء في المدينة وقتال قريش من داخلها، أو الخروج إليهم، فالشورى تعد جزءً كبيراً من التخطيط لأنه ((خلال انعقاد مجلس الشورى يتم تحديد المشكلة القائمة، ويتم تقديم أفضل السبل لمواجهة المشكلة، والتشاور في أنجع الوسائل والأساليب التي تتناسب مع الموقف، وبالتالي يستم التوصل إلى أجود الآراء والحلول ))(٢).

#### ٣- اختيار الطريق:

بعد أن استقر الرأي على الخروج لملاقاة قريش، قال رسول الله صلى الله عليه وسلم لأصحابه : (("أين الأدلاء؟ من رجل يخرج بنا من كثب لا يمر بنا عليهم"))(٦) وهذا مما يظهر حسن تخطيط النبي صلى الله عليه وسلم حيث سلك طريقاً غير معروفة، ولا تمكن العدو من رؤيته حتى يختار هو الموقع الذي يريد، ولا يجعل عدوه يجبره على موقع لا يرتضيه .

#### ٤ - اختيار وقت التحرك بالجيش:

لحرص النبي صلى الله عليه وسلم ألا تشعر به قريش، سار بجيشه قبل طلوع الفجر، فكما أحسن صلى الله عليه وسلم التخطيط في اختيار الطريق، كذلك خطط للوقت فسار بجيشه قبل طلوع الفجر وقريش نيام لم تشعر به.

<sup>(</sup>۱) بامدحج، مرجع سابق، ص ۱۳۲.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ١٣٣ .

<sup>(</sup>٣) تقدم ص ٢٩.

#### ٥- اختيار الموقع:

وهذا من أعظم دلائل حسن تخطيط النبي صلى الله عليه وسلم ، حيث أحسن في احتيار الموقع غاية الإحسان حتى ((لقد قال أحد كبار القادة العسكريين في إحدى الدول الإسلامية، والذي جاء بنفسه حتى وقف على موقع المعركة، ثم رأى وفكر وتمعن ونظر ثم قال: يستحيل أن يستطيع قائد عسكري أن يختار مثل هذا الموقع ...... و المسلم الله عليه وسلم قد أجبر عدوه على المواجهة في الموقع المدني أراده هو، فاستطاع بهذا أن يشل حركة سلاح الفرسان، التي كانت هي الورقة الرابحة عندهم، حيث إن الخيل في هذا المكان الضيق المحصور الجبلي لا تستطيع الكر والفر كما لو كانت الأرض مفتوحة، وهذا ما حدث بالفعل إذ بقيت الخيل وخيالتها في منأى عن المشاركة في بداية المعركة ))(١)، وهذه من أعظم دلائل حسن تخطيط النبي صلى الله عليه وسلم للحرب حيث ((يتميز الموقع الذي اختاره الرسول صلى الله عليه وسلم لجيشه بميزة عظيمة ونادرة، حيث يسمح لجيشه في حالة انتصاره بمطاردة عدوه، وفي الوقت نفسه لو حصل العكس وحصلت الهزيمة فسوف تكون محدودة ومقصورة، لا يستطيع العدو معها القضاء على الجيش قضاء لهائياً حيث لن يكون المحال أمامه مفتوحاً للمطاردة، بل يستطيع الجيش الإسلامي، في حالة الهزيمة أن يخرج منتصراً! وقد برهنت الحوادث أن اختيار هذا المكان، الاسلامي، في حالة الهزيمة أن يخرج منتصراً! وقد برهنت الحوادث أن اختيار هذا المكان،

وهذا الذي حصل حين تغير الوضع لغير صالح المسلمين، ودارت عليهم رحي الحرب، فكان لهذا الموقع -بعد فضل الله سبحانه - أثر كبير حيث مكنهم وقت الانحياز إلى الجبل (( أن يكونوا في موقع يعلون به عدوهم الذي كان منتصراً . وكان نتيجة هذا الانسحاب الحكيم أن استطاع النبي صلى الله عليه وسلم تخليص 9.9% من قواته من هلاك محقق ))((7)، وهذا نستطيع أن نقول : (( إن الخطة العسكرية التي وضعتها القيادة الإسلامية قد آتت ثمارها ))((7).

(۱) الجريوي، مرجع سابق، ص ۷۰ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، نفس الصفحة .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ١٠٤ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ص ٨٦ .

#### ٦ - الاستفادة من الطاقات:

القائد الناجح الذي يحسن التخطيط هو الذي يستفيد من جميع الطاقات والمواهب التي يملكها من يقودهم، وكان النبي صلى الله عليه وسلم يعرف أصحابه تمام المعرفة فيضع الرجل المناسب في المكان المناسب، ويحسن الاستفادة من طاقات أصحابه، وفي هذه الغزوة، تبين هذا الأمر بوضوح ومن ذلك:

أ) الشورى: حيث أفسح المجال لمن يملك الرأي، بأن يدلي بدلوه، ويعرض رأيه ومن مثل هذه المواقف يبرز ويظهر أصحاب الرأي والنظر الثاقب.

ب) الاستخلاف على أهل المدينة: حيث إن ابن أم مكتوم رضي الله عنه ممن عذره الله تعالى عن الجهاد، لأنه كان كفيف البصر، فاستعمله النبي صلى الله عليه وسلم على المدينة، وفي هذا بلا شك إشعار لهذا الرجل بأن له دوراً عظيماً يؤديه لا يقل عن دور من حرج للجهاد مع النبي صلى الله عليه وسلم حيث يقول صلى الله عليه وسلم:" من جهز غازياً في سبيل الله فقد غزا، ومن خلف غازياً في سبيل الله بخير فقد غزا "(١).

ج) اختيار الرماة: أراد النبي صلى الله عليه وسلم أن يحمي ظهر المسلمين عن التفاف المشركين عليهم من الخلف، فاختار خمسين رجلاً ووضعهم على جبل عينين، و((كانوا خمسين من أمهر رماة المسلمين، وأمّر عليهم عبدالله بن جبير رضي الله عنه ))(٢)، فكانوا من أمهر رماة المسلمين، كما أحسن صلى الله عليه وسلم في اختيار أميرهم حيث ثبت و لم يتزل من على الجبل مع من نزل، حتى استشهد على الجبل رضى الله عنه .

د) مساندة الرماة: كانت المسافة بين جبل الرماة وجبل أحد تقدر بثلاثمائة وخمسين ذراعاً، وهي مسافة لا تبلغها السهام، حيث إن فعالية السهم تتراوح ما بين خمسين إلى سبعين ذراعاً، وحينئذ سيكون من السهل اختراق ذلك المضيق بعيداً عن سهام الرماة، ولكن النبي صلى الله عليه وسلم تدارك هذا الأمر بأن ((أسند إلى كتيبة من المسلمين بقيادة الزبير بن العوام رضي الله عنه ، ويسانده المقداد بن الأسود رضي الله عنه مهمة الصمود في وجه فرسان خالد بسن

(۱) البخاري، مرجع سابق، كتاب الجهاد والسير ، باب فضل من جهز غازياً أو خلفه بخير ، حـــديث: ٢٦٨٨، ( ٣/ ١٠٤٥ ) .

<sup>(</sup>۲) تقدم ص ۳۰ .

الوليد، بالتعاون مع كتيبة الرماة ))(١)، وبهذا التخطيط الدقيق من النبي الكريم صلى الله عليه وسلم ، باءت محاولات خالد المتكررة للتسلل إلى ظهر معسكر المــسلمين بالفــشل . وفي اختياره صلى الله عليه وسلم للزبير والمقداد اللذان صدا هجوم خالد المتكرر يتبين بوضوح إلى أيِّ درجة كانت معرفة النبي صلى الله عليه وسلم برجاله وأين يضع كلاً منهم .

هـ) مشاركة النساء بما يناسبهن: كان للنساء نصيب من المشاركة في هذه الغروة بما يناسب طبيعتهن، وفي نفس الوقت ينلن شرف مشاركة النبي صلى الله عليه وسلم، فإلها ((لما ومن ذلك ما قامت به فاطمة رضي الله عنها بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم، فإلها ((لما لقيت رسول الله صلى الله عليه وسلم اعتنقته، وجعلت تغسل جراحته، وعلي يسكب الماء بالمجن فتزايد الدم، فلما رأت ذلك أخذت شيئاً من حصير، فأحرقته بالنار حتى صار رماداً، فأخذت ذلك الرماد وكمدته حتى لصق بالجرح فاستمسك الدم))(٢)، وكانت أم أيمن رضي الله عنها تسقي الجرحي و ((خرجت عائشة وأم سليم رضي الله عنهما كما يقول أنس رضي الله عنه :" لقد رأيت عائشة وأم سليم وإلهما لمشمرتان تنقزان القرب (قرب الماء) على متولهما، تفرغان الماء في أفواه القوم، ثم ترجعان فتملآلها ثم تجيئان فتفرغانه في أفواه القوم "))(٣).

#### ٧- تأمين الجبهة الداخلية:

من أهم الأمور عند القادة أثناء الحروب تأمين الجبهة الداخلية، وأن تكون آمنة مستقرة، وقد كان رسول الله صلى الله عليه وسلم على عناية بهذا الأمر في كافة غزواته، ومن ذلك هذه الغزوة فإنه صلى الله عليه وسلم أمّر على المدينة عبدالله بن أم مكتوم، وخشي على من في المدينة من النساء والصبيان والضعفة، فأمر بأن يجعلوا في أطم من آطام المدينة (أي حصن من حصولها). وبالفعل حاول اليهود اختراق الحصن حيث ((جاء ناس من اليهود فبقي أحدهم في الحصن حتى أطلّ علينا، فضربت صفية رضي الله عنها رأسه

(۱) تقدم ص ۳۰ .

<sup>(</sup>۲) تقدم ص ۵۲ .

<sup>(</sup>٣) تقدم ص ٥٣ .

فرمت به عليهم، فقالوا: قد علمنا أن محمداً لم يكن يترك أهله خلوفاً ليس معهم أحدث فتفرقوا  $))^{(1)}$ .

#### ٨- تنظيم الجيش:

وقد بدى هذا الأمر في عدة خطوات اتخذها رسول الله صلى الله عليه وسلم وهي :

#### أ) عقد الألوية، فإنه صلى الله عليه وسلم عقد ثلاثة ألوية:

- ١ لواء الأوس من الأنصار، ودفعه إلى أسيد بن حضير رضى الله عنه .
- ٢ لواء الخزرج من الأنصار، ودفعه إلى الحباب بن المنذر رضي الله عنه .
- ٣- لواء المهاجرين، ودفعه إلى مصعب بن عمير رضي الله عنه فلما قتل أخذه على بن أبي
   طالب رضى الله عنه .
- ب) ترتيب وتنظيم الجيش: حيث إن النبي صلى الله عليه وسلم ابتكر أسلوباً في القتال لم تكن تعرفه العرب قبل ذلك، وهو قتال الصفوف، وفي أحد أخذ صلى الله عليه وسلم (( يمشي على رجليه، يسوي تلك الصفوف، ويبوء أصحابه للقتال يقول: تقدم يا فلان حتى إنه يرى منكب الرجل خارجاً فيؤخره، فهو يقومهم كأنما يقوم هجم القداح )) (٢)، وبأسلوب الصفوف هذا يكون النبي صلى الله عليه وسلم أعيا قريش التي هو في (( اضطرت أن تصف القوات الراجلة في صفوف مساوية الطول لجيش المدينة، الذي هو في الحقيقة لا يعادل إلا ربع قواتها، ولكن لأن القائد المحنك صلى الله عليه وسلم قد حصر حبهة القتال بين حبل أحد وحبل عينين، فكان لابد لصفوف قريش أن تكون مثل صفوف قوته، وهو أمرٌ يدعوك إلى الدهشة والإعجاب بهذا النبي العظيم صلى الله عليه وسلم، ويدعو قريشاً في الوقت نفسه إلى أن أحذ منها الغيظ والغضب كل مأخذ، فها هي ترى نفسها وقد مكثت سنة كاملة وهي وتجمع الجموع وتعد العدة، وتنفق الأموال، ثم لا يلبث هذا كله إلا أن أد
- ج) تحديد المهام: وهذا من أدعى الأسباب لنجاح الخطط، بأن يعرف الإنــسان مــا هــو مطلوب منه تقديمه، فيتكامل الجميع في إنجاح الخطة، وقد حرص رسول الله صلى الله عليه وسلم

(۲) تقدم ص ۳۱ .

\_

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۲۶.

<sup>(</sup>٣) الجريوي، مرجع سابق، ص ٧٠ .

على ذلك حين بين للرماة المطلوب منهم غاية البيان، وأكّده أشد تأكيد حتى ختمه بإشهاد الله تعالى على ذلك، وكذلك عَرَّفَ الزبير والمقداد رضي الله عنهما المهمة المطلوبة منهما وهي مساندة الرماة، وكذلك بخحت الخطة وآتت ثمارها حتى خالفها الرماة، وكذلك النساء عرفن الدور المطلوب منهن فقمن به، فكُن رضي الله عنهن يسقين الجرحى .

د) توحيد جهة القيادة: فقد أمر صلى الله عليه وسلم أصحابه ألا يبدأ أحدٌ بالقتال حتى يأمر صلى الله عليه وسلم بذلك فقال: " لا يقاتلن أحدٌ حتى نأمره بالقتال "(١)، (( وهذا الأساس في غاية الأهمية، وذلك لما فيه من توحيد لجهة القيادة والمسؤولية لأنه صلى الله عليه وسلم أدرى بالمصلحة في هذا المقام ))(٢).

هـ) وضع كلمة سر للجيش: كان من عادة النبي صلى الله عليه وسلم في غزواته، أن يضع كلمة سر للجيش، يتعارفون بها، وكان يختارها صلى الله عليه وسلم بعناية لتؤدي الغرض منها وقد كانت في غزوة أحد: (أمت أمت) وهي بلا شك لها أثر في رفع الروح المعنوية لجنده، وإثارة الرعب لدى عدوه.

#### ٩ - معرفة هدف العدو:

لم يغب عن النبي صلى الله عليه وسلم ما تمدف إليه قريش، ولذا نجده صلى الله عليه وسلم قد أسند ظهره إلى أحد واستقبل المدينة، بينما كان عدوه مستقبلاً أحداً وظهره إلى المدينة، فالعدو كان أقرب إلى المدينة لكن النبي صلى الله عليه وسلم من حسن تخطيطه عرف أن هدف عدوه ليس المدينة كما قال أحدهم، وقد أسلم فيما بعد (( فلما خرجنا إلى أحد وأنا أقول: إن أقاموا في صياصيهم فهي منيعة، لا سبيل لنا إليهم، نقيم أياماً ثم ننصرف، وإن خرجوا إلينا من صياصيهم أصبنا منهم )) (٢)، وكذلك حين انتهت المعركة لم تفكر قريش في مهاجمة المدينة مع أنها كانت تشعر بنشوة النصر، ولكنها وجهت مباشرة إلى مكة .

ويظهر من هذا كله (( البراعة العسكرية التي كانت تتصف بها قيادته صلى الله عليه وسلم في الحروب، فقد كان في مقدمة المخططين لفنون القتال وطرائقه، ولا ريب أن الله تعالى قد جهزه بعبقرية نادرة في هذا الجال. ولكننا نقول: إن هذه العبقرية والبراعة إنما يأتي كل

(۲) الجريوي، مرجع سابق، ص ۸۱ .

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۳۵.

<sup>(</sup>٣) الحريوي، مرجع سابق، ص ٧٨ .

منهما من وراء نبوته ورسالته السماوية، فمركز النبوة والرسالة هو الذي اقتضاه صلى الله عليه وسلم أن يكون عبقرياً بارعاً في فنون الحرب وغيرها، كما اقتضاه أن يكون معصوماً بعيداً عن كل انحراف وزلل ))(١) .

#### ثانياً: الشات:

يربي الإسلام المسلم، على الثبات على الحق، والثبات على العمل الصالح، والثبات في ميدان المعركة هو أحد صور الثبات التي يربي الإسلام المسلمين عليها، ذلك أها صفة تدل علي قوة العزيمة والإرادة، واليقين بالحق، ولذا عُدّ الفرار من الزحف من كبائر الذنوب.

ونجد أم المؤمنين عائشة رضى الله عنها تصف النبي صلى الله عليه وسلم بقولها: "كان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا عمل عملاً أثبته، وكان إذا نام من الليل أو مرض صلى من النهار ثنتي عشرة ركعة "(٢<sup>)</sup>، فمن شدة ثبات النبي صلى الله عليه وسلم على العمل أنه حتى لو نام أو مرض قضى صلاة الليل في النهار، وكما تقول عائشة رضى الله عنها أيضاً " كان أحبُّ الدِّين إليه ما داوم عليه صاحبه "(٢)، وينهى صلى الله عليه وسلم عبدالله بن عمر رضى الله عنهما، عن ترك قيام الليل فيقول له:" يا عبدالله لا تكن مثل فلان، كان يقوم الليل فترك قيام الليل "(٤)، فهكذا يعلم النبي صلى الله عليه وسلم المسلم أن يثبت على العمل الصالح أياً كان، حتى تترسخ فيه هذه الصفة، ولا يكون حاله كما قال ابن حطان: (( يوماً يمان إذا لاقيت ذا يمن وإن لقيت معدياً فعدنان ))

(١) البوطي، مرجع سابق، ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٢) مسلم، مرجع سابق، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب جامع صلاة الليل ومن نام عنه أو مرض، حـــديث: . (010/1), 457

<sup>(</sup>٣) مسلم: مرجع سابق، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب أمر من نعس في صلاته أو استعجم عليه القــرآن أو الذكر بأن يرقد أو يقعد حتى يذهب عنه ذلك، حديث: ٧٨٥ ، ( ١/ ٥٤٢ ) .

<sup>(</sup>٤) البخاري، مرجع سابق، كتاب الكسوف، أبواب التهجد، باب ما يكره من ترك قيام الليل لمن كان يقومه، حدیث: ۱۱۰۱ ، ( ۱/ ۳۸۷ ) .

<sup>(</sup>٥) ابن عبد ربه الأندلسي: أحمد بن محمد، ١٤٢٠هـ، **العقد الفريد** ، ط٣، دار إحياء التراث العربي، بيروت ، ( . ( 711 /7

فالمؤمن له مبدأ يثبت عليه، ولا يكون الذي يسيره هواه، أو مجاراة الناس، والثبات على المبدأ، لا يعني التصلب في الرأي، والعناد ولو كان الإنسان مخطئاً أو على باطل، وإنما المراد به ثبات المسلم على طاعة الله ورسوله والمداومة على العمل الصالح ولو كان قليلاً.

ومن الثبات الذي أمر الله تعالى به، الثبات في أرض المعركة إذا التقى الـصفان، وتواجـه الجمعان .

# وفي غزوة أحد ظهر ثباته صلى الله عليه وسلم ، وشجاعته في أكثر من موقف منها :

1- أنه صلى الله عليه وسلم حين لبس عدة الحرب وخرج على أصحابه وقد ندموا ألهم لم يأخذوا برأيه في البقاء في المدينة، لم يتراجع وقال: "لا ينبغي لنبي إذا لبس لامته أن يضعها، حتى يحكم الله بينه وبين أعدائه "(١).

7 - حين اشتد القتال، وحمي الوطيس (( ثبت رسول الله صلى الله عليه وسلم مكانه ما يزول قدماً واحداً، بل وقف في وجه العدو، وما يزال يرمي عن قوسه حتى تقطع وتره .... ورمى رسول الله صلى الله عليه وسلم بالحجارة وكان أقرب الناس إلى العدو )( $^{7}$ ). فبين هذا الصحابي رضى الله عنه أن النبي صلى الله عليه وسلم :

- أ) ثبت مكانه .
- ب) أخذ يرمي بقوسه حتى تقطع وتره .
  - ج) كان أقرب الناس إلى العدو .

٣- يقول علي بن أبي طالب رضي الله عنه : (( لما انجلى الناس عن رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت: عليه وسلم يوم أحد، نظرت في القتلى، فلم أر رسول الله صلى الله عليه وسلم فقلت: والله ما كان ليفر، وما أراه في القتلى، ولكن أرى الله تعالى غضب علينا بما صنعنا فرفع نبيه صلى الله عليه وسلم ، فمالي خير من أن أقاتل حتى أقتل، فكسرت جفن سيفي، ثم حملت على القوم فأفر جوا لي، فإذا أنا برسول الله صلى الله عليه وسلم بينهم، أي يقاتلهم صلى الله عليه وسلم .

(۲) تقدم ص ٤٦ .

\_

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۲۳.

<sup>(</sup>٣) تقدم ص ٤٦ .

فَعِلمُ علي ً رضي الله عنه بشجاعة النبي صلى الله عليه وسلم وثباته جعلته يظن أن الله تعالى قد رفع نبيه لأنه لا يمكن أن يكون قد فرّ، وبالفعل حين توسط عليٌّ رضي الله عنه القوم، إذا هو برسول الله صلى الله عليه وسلم وسطهم .

٤- المبايعة على الموت: وهذه غاية الشجاعة فقد (( بايعه صلى الله عليه وسلم يومئذ على الموت ثمانية: ثلاثة من المهاجرين وهم: على والزبير وطلحة، وخمسة من الأنصار: أبو دجانة، والحارث بن الصِّمَّة، والحباب بن المنذر، وعاصم بن ثابت، وسهل بن حُنيف، فلم يقتل منهم أحد ))(١).

o - أنه صلى الله عليه وسلم قتل الشقى أبي بن خلف: وذلك أن أبي بن خلف، أراد قتل النبي صلى الله عليه وسلم وكان يقول: أبن محمد ؟ لا نجوت إن نجا، فعرض الصحابة على النبي صلى الله عليه وسلم أن يبرز إليه أحدهم لكن رسول الله صلى الله عليه وسلم يأبي ويقول: (("دعوه"، فما دنا منه تناول رسول الله صلى الله عليه وسلم الحربة من الحارث بن الصمة رضي الله عنه ، فلما أخذها منه انتفض انتفاضة تطايروا عنه تطاير الشعر عن ظهر البعير إذا انتفض، ثم استقبله، وأبصر ترقوته من فرحة بين سابغة الدرع والبيضة فطعنه فيها طعنة تدأداً -تدحرج - منها عن فرسه مراراً))( $^{7}$ )، فهذه المواقف تبين كيف ثبت رسول الله صلى الله عليه وسلم في أحرج لحظات المعركة، وتظهر شيئاً من شجاعته صلى رسول الله عليه وسلم ، ولا شك أن (( للقادة دور كبير في ثبات جنودهم ببث روح الثقة فيهم، وحثهم على الشجاعة والإقدام ...... ويقول اللواء شوقي بدران: إن القادة على جميع المستويات لهم دور كبير في ثبات قواقم وقدر تهم على القتال . وعلى قدر كفاءة القائد تكون كفاءة رحاله، وتاريخ الحروب يشهد بأن القائد الجيد هو الذي يحرز النصر ))( $^{7}$ )، ولذلك كان للنبي صلى الله عليه وسلم أعظم الأثر في ثبات أصحابه رضي الله عنهم فيما ضربوه من أمثلة رائعة في الثبات .

إن ثبات النبي صلى الله عليه وسلم وشجاعته يوم أحد تجل عن الوصف، فقد ( استطاع أن يسيطر على الموقف الحربي تجاه تفوق ساحق للمشركين في معركة يائسة إلى

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۵۳ .

<sup>(</sup>٢) تقدمت القصة ص ٥٥.

<sup>(</sup>٣) الطنطاوي، مرجع سابق.

أبعد الحدود، ثم يعيد تنظيم رجاله ويعيد إليهم معنويا قم ويصد هجمات مصادة للمشركين، فيحيل الهمزيمة النكراء إلى نصر، لأنه اضطر قريشاً إلى اليأس من القضاء على المسلمين، بعد أن كان فناء المسلمين أمراً حتمياً، ثم اضطرهم إلى الانسحاب من ساحة المعركة بعد اليأس من إبادة المسلمين. ولم يكتف بذلك، بل خرج في اليوم الثاني من المعركة لمطاردة المشركين!! ...... إنني لم أقرأ في تاريخ الحروب، قائداً تميز بمثل هذه الشجاعة الخارقة، ولعل موقف النبي صلى الله عليه وسلم في (أحد) هو من أعظم مواقف العظيمة في الحرب التي تدل على شجاعته التي لا تتكرر أبداً ))(١).

### ثالثاً: السرية والكتمان:

كانت غزوة أحد من المواطن التي أظهرت حنكة النبي صلى الله عليه وسلم، وحسن تدبيره لأمور الحرب، كما كان صلى الله عليه وسلم القمة في حسن تدبيره لأمور السلم، ومما اعتنى به النبي صلى الله عليه وسلم في أمر الحرب، هو الحرص على السسرية والكتمان، وعدم إشاعة الأخبار لما يترتب على ذلك من أضرار يعرفها كل قائد حكيم بحرب لأمور الحرب، ولذا كان صلى الله عليه وسلم كما يقول كعب بن مالك رضي الله عنه : (( كان رسول الله صلى الله عليه وسلم قلما يريد غزوة يغزوها إلا ورَّى بغيرها، حتى كانت غزوة تبوك فغزاها رسول الله صلى الله عليه وسلم في حرِّ شديد، واستقبل سفراً بعيداً ومفازاً، واستقبل غزو كثير، فجلى للمسلمين أمرهم ليتأهبوا أهبة عدوهم وأخبرهم بوجهه الذي يريد ))(٢)، وقد تجلى حرص النبي صلى الله عليه وسلم على السرية والكتمان في هذه الغزوة في عدة مواطن وهي :

الأول: عندما وصل إلى النبي صلى الله عليه وسلم كتاب عمه العباس، يخبره بعزم قريش على حربه ((قرأه عليه أبي بن كعب، واستكتم أبياً)) ( $^{(7)}$ ، فهذا أول المواطن اليّ تبين حرص رسول الله صلى الله عليه وسلم على مبدأ السرية والكتمان، حيث استكتم أبياً الخبر لأن ((كتمان أخبار الجيش، والتزام السرية في الأمور العسكرية، يحقق مبدأي الأمن

<sup>(</sup>۱) خطاب ، ۱۳۹۲هـ، مرجع سابق، ص ۱۵٦ .

<sup>(</sup>٢) البخاري، مرجع سابق، كتاب الجهاد والسير، باب من أراد غزوة فــورى بغيرهـــا ، حــديث: ٢٧٨٨، (٣/ البخاري، مرجع سابق، كتاب الجهاد والسير، باب من أراد غزوة فــورى بغيرهـــا ، حــديث: ٢٧٨٨، (٣/ ١٠٧٨) .

<sup>(</sup>٣) تقدمت القصة ص ١٩.

والمباغتة ويعد الكتمان من أسمى أخلاقيات الحرب التي يحرص الإسلام على تزويد الجندي المسلم بما ))(١)

الثاني: بعد أن قرأ أي بن كعب كتاب العباس رضي الله عنهما ، (( نزل صلى الله عليه وسلم على سعد ابن الربيع فأخبره بكتاب العباس، فقال: والله إني لأرجو أن يكون خيراً، فاستكتمه إياه )) (٢) وهنا البي صلى الله عليه وسلم ، يخبر رجلاً موثوقاً من سادات الأنصار، كالمستشير له حيث إن الأنصار أهل المدينة ويعنيهم هذا الأمر، وهذا من حسس سياسة النبي صلى الله عليه وسلم وبعد نظره في الأمور، وفي أمر النبي صلى الله عليه وسلم أبياً وسعد بن الربيع رضي الله عنهما بكتم الخبر يستفاد (( مشروعية الكتمان لما يخشى من عاقبة إفشائه، واطلاع الغير عليه، وفي الحديث عن رسول الله صلى الله عليه وسلم :" استعينوا على إنجاح الحوائج بالكتمان، فإن كل ذي نعمة محسود" فإذا كان لشخص حاجة أو لديه خبر في اطلاع الغير عليه ضرر، فإن من المصلحة أن يكتم ولا يتحدث، فإن إخبار الناس -مثلاً - بخبر كتاب العباس رضي الله عنه للرسول صلى الله عليه وسلم ومسير قريش، فيه ما يسر اليهود والمنافقين، ويحزن الذين آمنوا، ويدخل الخوف عليهم، والرسول صلى الله عليه وسلم يريد أن يستعد لهذا الأمر دون أن يعلم العدو أنه قد علم بخروجهم إليه ))(٢).

الثالث: مع الحباب بن المنذر، فإن النبي صلى الله عليه وسلم أرسله (( إلى قريش يستطلع أخبارهم، فدخل فيهم فخرج ثم جاء إلى النبي صلى الله عليه وسلم فقال له:" ما رأيت؟ قال: رأيت يا رسول الله عدداً حزرهم ثلاث آلاف، يزيدون قليلاً أو ينقصون قليلاً، والخيل مائتي فرس، ورأيت دروعاً ظاهرة حزرها سبعمائة درع ))(ع)، وهنا يامره النبي صلى الله عليه وسلم بالسرية والكتمان فيقول له: (( لا تذكر من شأهم حرفاً، حسبنا الله ونعم الوكيل، اللهم بك أحول وبك أصول ))(ه) وهذا من تمام حنكة النبي صلى الله

(١) الطنطاوي، مرجع سابق.

<sup>(</sup>٢) تقدمت القصة ص ١٩.

<sup>(</sup>٣) الزيد، مرجع سابق، ص ٤٤٤.

<sup>(</sup>٤) تقدمت القصة ص ٢٠ .

<sup>(</sup>٥) الشامي، مرجع سابق، (٤/ ١٨٣).

عليه وسلم (( من أجل أن لا يفزع أهل المدينة، ويدخل الرعب في قلوهم )) (١) ، و همذه المواقف والكلمات يُعلَّمُ النبي صلى الله عليه وسلم أصحابه وأمته أهمية السرية والكتمان في أمر الحرب، وتضييق دائرة الخبر ما أمكن (( ولقد أثبت تاريخ صدر الإسلام أن من أسباب انتصار المسلمين على أعدائهم الكثيرين، أن أسرار النبي صلى الله عليه وسلم، وأسرار المسلمين كانت مصونة وبعيدة عن متناول الأعداء . في الوقت الذي كان النبي صلوات الله وسلامه عليه، يطلع على نيات أعدائه العدوانية عن طريق عيونه وأرصاده ورجال مخابراته، قبل وقت مبكر فيعمل من جانبه على إحباط ما يبيتونه للإسلام من غدر وحيانة ودسائس))(٢)، ولما لانكشاف أسرار الحرب وخططها من خطر عظيم على الجيش فقد حفظت لنا كتب السيرة نماذج رائعة من حرص النبي صلى الله عليه وسلم على إخفاء هذا الأمر حتى عن بعض من هم أقرب الناس وأحبهم إليه في بعض الأحيان، لحكمة يقترضيها الموقف (( والتاريخ العسكري في القديم والحديث ينبئنا أن كثيراً من الهزائم والمآسي والآلام لموقف (( والتاريخ العسكري في القديم والحديث ينبئنا أن كثيراً من الهزائم والمآسي والآلام قد حلت بكثير من الأمم، نتيجة تسرب أسرار حيوشها إلى أعدائها عن طريق زوجة خائنة أو خائن في ثوب صديق أو قريب في الظاهر عدو في الحقيقة والواقع ))(٣).

الرابع: طريق تحرك الجيش: فقد حرص النبي صلى الله عليه وسلم على إخفاء تحركه عـن المشركين بتدبيرين في غاية الحنكة وهما:

١ - التحرك ليلاً .

٢ - سلوك طريق قصيرة وغير معروفة .

وذلك أنه ((قبل طلوع الفجر تحرك النبي صلى الله عليه وسلم بمن معه ثم قال: أين الأدلاء؟ من رجل يخرج بنا من كثب لا يمر بنا عليهم ؟" فقال أبو خيثمة: أنا يا رسول الله))(٤)، وسلك النبي صلى الله عليه وسلم ((طرقاً غير مأهولاً بين الأشجار، وفي ساعة الفجر، حتى يكون أضمن لسرية التحرك، وكذلك لسرية عدد الجيش وعتاده من عيون المشركين ...... ومما يستفاد من هذا التدبير الأمني أن قريشاً لم تعرف عدد قوات

<sup>(</sup>١) الجريوي، مرجع سابق، ص ٤٩ .

<sup>(</sup>٢) الحواس، مرجع سابق، ص ١٢١ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ١٢٢ .

<sup>(</sup>٤) تقدمت القصة ص ٢٧ .

المسلمين، ولو مر الرسول صلى الله عليه وسلم والجيش قرب قريش لعرف القرشيون إمكانيات وقلة عدد المسلمين، وإضافة لذلك فقد ضمن للرسول صلى الله عليه وسلم هذا الطريق سرعة الوصول إلى أحد مع الراحة التامة للجيش من قصر المسافة )(١).

الخامس: حين أشيع أن النبي صلى الله عليه وسلم قد قتل، كان كعب بن مالك رضى الله عنه أول من أبصر النبي صلى الله عليه وسلم كما يقول: "عرفت عينيه تزهران من تحت المغفر، فناديت بأعلى صوتي، يا معشر المسلمين أبشروا هذا رسول الله صلى الله عليه وسلم، فأشار إليّ رسول الله صلى الله عليه وسلم أن أنصت "(٢) وفي أمر النبي صلى الله عليه وسلم عليه وسلم كعب بن مالك بأن ينصت ((حكمة بالغة من الرسول صلى الله عليه وسلم فإن شائعة قتله كان من شألها أن يخفف المشركون الوطأة على المسلمين، فإذا ما علموا أنه لا يزال حياً عاودوا الكرة، وكرروا محاولة قتله صلى الله عليه وسلم))(٦)، وهذا من حكمة النبي صلى الله عليه وسلم بأن أمره بالصمت، مع أنه في موضع آخر كان صلى الله ولكن لكل مقام مقال ففي المرة الأولى ((عندما بشر بسلامته كعب بن مالك، أمره بالصمت لأنه في مكان قد يحاول المشركون قتله فيه، لو علموا بسسلامته، ولئلا يسشد بالصمت لأنه في مكان قد يحاول المشركون قتله فيه، لو علموا بسسلامته، ولئلا يسشد الهجوم من جديد على الموقع الذي هو فيه ))(٤). أما في الثانية فأراد النبي صلى الله عليه وسلم تجميع أصحابه ورفع روحهم المعنوية، وإعادة ترتيب وضعهم .

فهذه خمسة مواطن في غزوة واحدة تبين اهتمام النبي صلى الله عليه وسلم بمبدأ السرية والكتمان، لما له من أثر عظيم في أمر الحروب خاصة، ومن يتتبع السيرة النبوية يجد لهذا الأمر شواهد كثيرة جداً يعلم بها النبي صلى الله عليه وسلم أمته هذا المبدأ المهم من مبادئ الحرب.

(۱) الحواس، مرجع سابق، ص ۱۲۹.

<sup>(</sup>٢) ابن هشام، مرجع سابق، ( ٣/ ٤٩ ) .

<sup>(</sup>٣) أبو شهبة، محمد محمد، السيرة النبوية في ضوء القرآن والسنة ، دار القلم، دمشق، ( ٢/ ١٩٨ ) .

<sup>(</sup>٤) الحواس، مرجع سابق، ص ١٤٧ .

#### رابعاً: الصبر والمباغتة:

جعل الله عز وجل لكل مطلوب أسباباً توصل إليه، فمن سلك الأسباب وتوكل على الله عز وجل حصل له المطلوب بإذن الله، ومن ذلك النصر في الحروب فإن الله عز وجل أمر المسلمين أن يتخذوا الأسباب ويتوكلوا عليه سبحانه وتعالى، وكانت غزوة أحد درساً عملياً في ذلك، فحين تخلف سبب من أسباب النصر وهو طاعة النبي صلى الله عليه وسلم، تخلف عنهم النصر الذي كان لهم في بدر، ومن جملة أسباب النصر التي نص الله تعالى عليها صراحة في القرآن الكريم (الصبر) في مواجهة الأعداء، ومن الآيات الدّالة على ذلك:

١- قول تعلى الله المورة آل عمران: ٢٠٠] ، فسورة آل عمران وهي السورة التي ذكر الله اله على السورة التي ذكر الله الهؤوة أحد، يختمها سبحانه بهذه الآية الكريمة، التي فيها الوصية (( بوصاية جامعة تعالى فيها غزوة أحد، يختمها سبحانه بهذه الآية الكريمة، التي فيها الوصية (( بوصاية جامعة للمؤمنين، تجدد عزيمتهم وتبعث الهمم إلى دوام الاستعداد للعدو، كي لا يثبطهم ما حصل من الهزيمة، فأمرهم بالصبر الذي هو جماع الفضائل وخصال الكمال، ثم بالمصابرة في وجه الصابر، وهذا أشد الصبر ثباتاً في النفس وأقربه إلى التزلزل، ذلك أن الصبر في وجه صابر آخر شديد على نفس الصابر، لما يلاقيه من مقاومة قرن له في الصبر قد يساويه أو يفوقه، ثم إن هذا المصابر إن لم يثبت على صبره حتى يمل قرنه فإنه لا يجتني من صبره شيئاً، لأن نتيجة الصبر تكون لأطول الصابرين صبراً، كما قال زفر بن الحارث في اعتذاره عن الانهزام:

سقيناهم كأساً سقونا بمثلها ولكنهم كانوا على الموت أصبرا فالمصابرة هي سبب نجاح الحرب ))(١) .

\_

<sup>.</sup> (7.4/1) ابن عاشور، مرجع سابق، (1/1)

أما المباغتة فهي أيضاً من أنجح وسائل وأسباب النصر والمراد بها : (( إحداث موقف لا يكون العدو مستعداً له، وكذلك تعرف بأنها القيام بعمل معين ضد عدو غير مهيأ له تقيئة كافية، وبإيجاز أكثر تعرف بالحدث غير المتوقع )) (٢).

#### المباغتة في غزوة أحد:

باغت النبي صلى الله عليه وسلم قريشاً بمسيره ليلاً، حيث لم يشعروا به، لكن المباغتة في هذه الغزوة كانت أشد على خالد بن الوليد الذي كان حريصاً من بداية المعركة، إتيان المسلمين من خلف ظهورهم وهم آمنون، لكن حنكة النبي صلى الله عليه وسلم، وحسن تدبيره بوضع الرماة فوق حبل عينين وشدة التأكيد عليهم بعدم مغادرت وإعانتهم بمجموعة من خيرة فرسان المسلمين في مقدمتهم الزبير بن العوام رضى الله عنه كل هذا أفشل لخالد ما كان يفكر فيه بل وحاوله مراراً لكن دون جدوى، حتى ترك الرماة أماكنهم فحصل لخالد مطلوبه وباغت المسلمين وهم آمنون وحصل له مطلوبه النبي لم يأس منه حتى بلغه، ومن هنا يظهر ما للمباغتة من أثر عظيم حيث اختلطت صفوف المسلمين، وأصابهم الدهش، حتى قتل بعضهم بعضاً، كما حصل لوالد حذيفة رضي الله عنه حيث اختلفت عليه أسياف المسلمين فقتلوه ولا يعرفونه، فنال خالد مبتغاه بعد تقدير الله عز وجل لهذا الأمر وهو مباغتة المسلمين بهجومه وهم آمنون يظنون الحرب قد وضعت رحاها .

<sup>(</sup>۱) السعدي، مرجع سابق ، ص ۱۵۱ .

<sup>(</sup>٢) المهر، مرجع سابق، ص ٣٩.

#### خامساً: الطاعة:

أظهرت غزوة أحد مهارة النبي صلى الله عليه وسلم ومعرفته التامة بأمور الحرب، وإلها لمحال دراسة مستقل ينبغي أن يدرس، فقد أحكم الخطة، وأحسن اختيار المكان، واختيار المحان، مع أن عدوه قد سبقه إلى أرض المعركة، واختيار المحان، مع أن عدوه قد سبقه إلى أرض المعركة عتى إن أحد جنرالات الحرب قال :((كانت قيادة الرسول صلى الله عليه وسلم في هذه المعركة نموذجا حيا للقيادة الواعية المثالية: حصل على المعلومات عن عدوه، وعقد المؤتمرات الحربية وأصدر قرارات سريعة جازمة وتمسك بها، ووضع خطة واضحة دقيقة، وأصدر أوامر حاسمة صريحة، وسيطر على أعصابه في أحلك الظروف، وتثبت بأسباب رفع المعنويات وأبدى شجاعة خارقة . إن قيادة النبي الكريم صلى الله عليه وسلم في معركة (أحد) تبهر أنفاس كل مفكر عسكري وقائد، إعجاباً بها وتقديراً لمزاياها ))(١).

ومن أهم أسباب النصر التي ذكرها الله عز وجل في كتابه، وأكد عليها النبي صلى الله عليه وسلم ، هو الطاعة ومازالت الطاعة من أوجب الواجبات وآكد التعليمات في الجانب العسكري .

<sup>(</sup>۱) باشمیل، مرجع سابق، ص ۱۱ .

<sup>(</sup>۲) ابن عاشور، مرجع سابق، ( ۲۰ / ۳۰ ) .

#### الطاعة في غزوة أحد:

ظهر في هذه الغزوة أهمية هذا المبدأ المهم، بل يعد في غاية الأهمية في الأمور الحربية فإن النبي صلى الله عليه وسلم أخذ يؤكد على الرماة أهمية هذا الأمر بعدة أساليب:

١ - الأمر الصريح المباشر: "احموا ظهورنا" "لا تبرحوا مكانكم" وغيرها من الأوامر الصريحة .

٢ - ألا يقوموا بغير هذا الدور: أيا كان مسار المعركة " إن رأيتمونا نقتل فلا تنصرونا"
 "إن رأيتمونا نغنم فلا تشركونا".

٣- إشهاد الله تعالى عليهم: "اللهم إني أشهدك عليهم". ولكن كان أمر الله تعالى قــدراً مقدوراً.

والشاهد أن مسار المعركة تغير، وأصيب المسلمون بما أصيبوا به، حين خالفوا أمر النبي صلى الله عليه وسلم وأخلوا بهذا الأمر المهم، وهو الطاعة للقائد، فكيف والقائد هو رسول الله صلى الله عليه وسلم !! . ومن هنا فقد (( أخطأ رماة المسلمين خطأ لا يغتفر في مخالفتهم لأوامر الرسول صلى الله عليه وسلم الصريحة الجازمة، وانسحابهم من مواضعهم الأصلية لجمع الغنائم، ولولا انسحابهم هذا لما استطاع خالد بن الوليد ضرب مؤخرة المسلمين، ولما استطاعت قريش تطويق المسلمين وتكبيدهم سبعين من الشهداء .

إن مخالفة الأوامر في (أحد) درس لا ينسى عن نتائج كل مخالفة عــسكرية للأوامــر في الحرب، وإن نتائجها المعروفة كافية لغرس هذا الدرس في النفوس ))(١).

لقد كان هذا الأمر من أعظم دروس غزوة أحد (( ولعل ما ترتب على عصيان الأوامر في هذه الموفقة، درس عميق يتعلم منه المسلمون قيمة الطاعة. فالجماعة اليي يحكمها أمر واحد أو التي تغلب على أفرادها وطوائفها الترعات الفردية النافرة لا تنجح في صدام، بل لا تشرف نفسها في حرب أو سلام. والأمم كلها، مؤمنها وكافرها، تعرف

\_

<sup>(</sup>۱) باشمیل، مرجع سابق، ص ۱۶.

هذه الحقيقة، ولذلك قامت الجندية على الطاعة التامة، وعندما تشتبك أمة في حرب، تجعل أحزابها جبهة واحدة، وأهواءها رغبة واحدة، وتخمد كل تمرد أو شذوذ ينجم في صفوفها . وإحسان الجندية كإحسان القيادة .. فكما أن إصدار الأوامر يحتاج إلى حكمة، فإن إنفاذها يحتاج على كبح وكبت، ولكن عقبى الطاعة في هذه الشؤون تعود على الجماعة بالخير الجزيل ))(۱)

إن معصية الرماة -رضي الله عنهم- يوم أحد، وإن كان عن اجتهاد منهم، أخطؤوا فيه، وقد غفره الله لهم، إلا أنه بقي درساً عميقاً لهم، استفادوا منه مدة حياتهم، فالمؤمن ليس بمعصوم عن الخطأ، لكنه كيِّسُ، لا يلدغ من جحر مرتين .

إذاً كان ((في معصية أغلب الرماة لأمر أميرهم عبدالله بن جبير رضي الله عنه وتركهم للجبل، وما ترتب على ذلك من أضرار بالغة، نستفيد منها أهمية طاعة الأمير، ذلك أن طاعة ولي الأمر لها اعتبارها ومكانتها وعظيم أثرها، والله حل شأنه يقول: [يأيها الله عليه آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم]، ويقول الرسول صلى الله عليه وسلم: "من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصاني فقد عصى الله، ومن يطع الأمير فقد أطاعني ومن يعص الأمير فقد عصاني "فينبغي أن يدرك الجميع أهمية الطاعة لولي الأمرر في غير معصية الله حل ثناؤه، وأن مصلحة المجتمع في الطاعة، وكم حرت مخالفة بعض الرماة حرضوان الله تعالى عليهم من أسى وضرر على المسلمين في أحد بسبب عدم طاعتهم للرسول صلى الله عليه وسلم، وعدم طاعتهم لأميرهم عبدالله بن حبير رضي الله عنه وسلم عينما أمرهم بالبقاء وهاهم عن ترك الجبل، وذكر بأمر رسول الله صلى الله عليه وسلم والله أعلم بالصواب))(٢). فهذا الخطأ، تعلم منه الصحابة رضي الله عنهم، أهمية الطاعة.

ومن هنا نجد النبي صلى الله عليه وسلم يؤكد حق السمع والطاعة للأمير أو القائد لأنه (( بالسلطة يستقيم النظام وبالخروج عليها تحدث الفوضى والمنازعات التي قد تؤدي إلى إراقة الدماء . لذلك أمر صلى الله عليه وسلم من رأى من أميره شيئاً يكرهه أن يصبر

<sup>(</sup>١) الغزالي ، ١٤٢٨هـ، مرجع سابق، ص ٢٣٣ .

<sup>(</sup>٢) الزيد، مرجع سابق، ص ٤٤٩ .

١ - عن أنس بن مالك رضي الله عنه قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: "اسمعوا وأطيعوا، وإن استعمل عليكم عبد حبشيّ كأن رأسه زبيبة "(٢).

Y - 3 الله عليه وسلم: "من رأى من الله عنهما يرويه قال: قال النبي صلى الله عليه وسلم: "من رأى من أميره شيئاً يكرهه فليصبر فإنه ليس أحد يفارق الجماعة شبراً فيموت إلا مات ميتة جاهلة "(T).

- عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: السمع والطاعة على المرء المسلم فيما أحبب وكره ما لم يؤمر بمعصية، فإذا أمر بمعصية فلا سمع ولا طاعة (3).

(١) العقلا: عبدالله فريح ، ١٤٢٣هـ، إعداد الجندي المسلم: أهدافه وأسسه ، ط١، مكتبة الرشد، الرياض، ص

<sup>(</sup>٢) البخاري، مرجع سابق، كتاب الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصية، حديث: ٦٧١٨، (٢) البخاري، مرجع سابق، كتاب الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصية، حديث: ٦٧١٨،

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، نفس الكتاب والباب، حديث: ٦٧٢٤ ، (٦/ ٢٦١٢).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، نفس الكتاب والباب، حديث: ٦٧٢٥ ، ( ٢٦١٢ ٢٦) .

٤- عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: "من أطاعني فقد أطاع الله، ومن عصلي فقد أطاع الله، ومن عصلي فقد أطاع أميري فقد أطاعني، ومن عصلي أميري فقد عصاني "(١).

فهذه النصوص والتطبيقات العملية من حياة الصحابة رضي الله عنهم ، وممن اقتفى أثرهم تؤصل عند المسلم السمع والطاعة لولى الأمر، ومن ذلك طاعة القائد في المعركة فإن ((طاعة القائد إحدى، عوامل النصر، إذ يترتب على تكسير الأوامر العسكرية، أو التراخي في تنفيذها، أو إهمالها هلكة الجيش، وإننا نجد مثالاً عظيماً في صدر الإسلام لما ينبغي، أن تكون عليه الطاعة التامة لأوامر القيادة .. فهذا خالد بن الوليد رضي الله عنه يتلقى أوامر الخليفة عمر بن الخطاب رضي الله عنه بعزله من قيادة الجيش في معركة اليرموك التي كان يخوضها المسلمون ضد جيوش الروم، ويترل سيف الله عن القيادة، وينضوي تحت قيادة أبي عبيدة بن الجراح رضي الله عنه كجندي، طاعة لله ولرسوله ولولي الأمر ))(۱) .

(١) المرجع السابق، كتاب الأحكام، باب قول الله تعالى : [ أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمــر مــنكم ] ، حديث: ٦٧١٨ ، ( ٦/ ٢٦١١ ) .

<sup>(</sup>٢) الطنطاوي، مرجع سابق.

# الفصل الثالث

# تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب الإيماني والأخلاقي والسياسي والعسكري

# وفيه أربعة مباحث:

المبحث الأول: تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب الإيماني

المبحث الثاني: تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب الأخلاقي

المبحث الثالث: تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب السياسي

المبحث الرابع: تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب العسكري

# المبحث الأول

# تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب الإيماني

# وفيه مطلبان:

المطلب الأول: دور القائد في تطبيق مضمون الصبر على البلاء

المطلب الثاني: دور القائد في تطبيق مضمون الصدق

ظهر في هذه الغزوة عدة مواقف تمثل مبادئ تربوية في الجانب الإيماني يــستفيد منها المسلم أيــــاً كان موقعه في أن يستلهم منها تطبيقات تربوية في الجانب الإيماني ومن هذه التطبيقات في الجانب الإيماني :

#### المطلب الأول: دور القائد في تطبيق مضمون الصبر على البلاء:

ودور القائد أمام هذا البلاء هو أن يصبر ويصبّر أصحابه، ومن الأساليب التي يمكن أن يسلكها في تطبيق هذا الأمر:

# ١) أن يكون هو قدوة حسنة لأصحابه في هذا الأمر:

وذلك بأن يصبر ويتجلد لهذا البلاء وله في رسول الله صلى الله عليه وسلم في غزوة أحد قدوة حسنة حيث صبر صلى الله عليه وسلم الصبر الجميل فقد أوذي صلى الله عليه وسلم إيذاء شديداً في بدنه الشريف حيث سقط في أحد الحفر التي حفرها أبو عامر الفاسق وشج وجهه الشريف ودخلت حلقتا المغفر في وجنته الشريفة، وأوذي صلى الله عليه وسلم أذى نفسياً بفقد عمه وأخاه من الرضاعة حمزة بن عبدالمطلب رضي الله عنه ولكن مع هذا كله صبر صلى الله عليه وسلم بل حين عزم على أن يمثل بسبعين من المشركين انتقاماً لحمزة ونزل قوله تعالى: [ عرف المناه المنا

﴿ ﷺ آ [سورة النحل: ١٢٦] ، (( عدل عن عزمه بالتمثيل بقتلي المـــشركين، ثم عفا وصبر بل ونهي عن المثلة أياً كانت ))(١) .

فعلى القائد أن يترسم خطى رسول الله صلى الله عليه وسلم بأن يكون خير قدوة لأتباعه في التجلد والصبر على المكاره وحمد الله تعالى على كل حال فإن النبي صلى الله عليه وسلم بعد هذه الغزوة ورغم كل تلك الآلام التي حصلت فيها فإنه قبل التوجه إلى المدينة نجده صلى الله عليه وسلم يقول لأصحابه : (( اصطفوا حتى أثين على ربي عز وجل ))(٢).

#### ٢) التذكير بفضل الصبر:

فإن الله تعالى وعد الصابرين بحسن الجزاء كما قال سبحانه : [ كه الله وعد الصابرين بحسن الجزاء كما قال سبحانه : [ عالى الله وعد الصابرين بحسن الجزاء كما قال سبحانه : [ عالى الله والله والله وقال الله والله والله

فالتذكير بمثل هذه الآيات والأحاديث يسلى عن القلب ويهون المصاب عن الإنسان.

#### ٣) المواساة:

وهذا من أعظم الأمور التي تمون المصاب عن الإنسان، وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم أعظم الناس مواساة وفي هذه الغزوة واسى النبي صلى الله عليه وسلم ذوي القتلى أعظم المواساة بأن أخبرهم بأنه شهيد عليهم عند رب العالمين فقال صلى الله عليه وسلم:" أنا شهيد على هؤلاء"(٤)، وواسى عمته صفية وبنته فاطمة رضي الله عنهما بأن أخبرهما بأن حمزة رضى الله عنه مكتوب في أهل السموات "حمزة بن عبدالمطلب أسد الله

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ٤٣ .

<sup>(</sup>۲) تقدم ص ۲۲ .

<sup>(</sup>٣) مسلم، مرجع سابق، كتاب الجنائز ، باب ما يقال عند المصيبة ، حديث: ٩١٨ ( ٦٣١/٢ ) .

<sup>(</sup>٤) تقدم ص ٦٢ .

وأسد رسوله "(١) ، وبشر جابر بن عبدالله رضي الله عنهما بما لقي أبوه من كرامة الله تعالى وبشر بشارة عامة كما قال لأم سعد رضي الله عنها: " يا أم سعد: أبشري وبشري أهليهم أن قتلاهم ترافقوا في الجنة جميعاً، وقد شفعوا في أهليهم " قالت: يا رسول الله، ومن يبكي عليهم بعد هذا "(٢) .

وأثنى صلى الله عليه وسلم على الأنصار بهذا الأمر فقال: "رحم الله الأنصار! فإن المواساة منهم ما عتمت لقديمة "(٣)، فالقائد الناجح الذي يحسن المواساة لمن حوله حيى يخفف عنهم ألم المصاب ويذهب عنهم حزن المصيبة فيحيلها إلى فرصة لهم لاغتنام الأحرم الله عز وجل بحسن الصبر وانتظار موعود الله تعالى بحسن الثواب.

(۱) تقدم ص ٤٢ .

<sup>(</sup>۲) تقدم ص ٦٣ .

<sup>(</sup>٣) تقدم ص ٦٤ .

#### المطلب الثاني: دور القائد في تطبيق مضمون الصدق:

لا شك أن الصدق من أشرف الأخلاق وأجلها، ولا تلتزمه إلا النفوس السوية المستقيمة، ولذا كان أهل الصدق الذين التزموه وعرفوا به في أقوالهم وأحوالهم كلها أرفع الناس مقاماً في الجنة بعد النبيين كما قال سبحانه : [ B y fight i Aqr ar ar النبين كما قال سبحانه على المستقيمة الله المتعربة المتعلبة على عنهم يدل على صدقهم الله تعالى الذي صدقهم وعده فقد أثني الله تعالى بهذا الحلق على قوم فقال سبحانه : [ المتعربة ومن الأساليب التي فعلى القائد الحرص على غرس هذه الخلق فيمن هو مسؤول عنهم، ومن الأساليب التي فعلى القائد الحرص على غرس هذه الخلق فيمن هو مسؤول عنهم، ومن الأساليب التي

# ١ - الأمر المباشر به والنهي عن ضده :

تعين على تطبيق هذا الخلق:

<sup>(</sup>۱) ابن هشام ، مرجع سابق، ( ۳/ ۲۰ ) .

[سورة النحل: ١٠٥] والنبي صلى الله عليه وسلم يقول:" إن الصدق بر، وإن البريهدي إلى الجنة، وإن العبد ليتحرى الصدق حتى يكتب عند الله صديقاً، وإن الكذب فجور، وإن الفجور يهدي إلى النار، وإن العبد ليتحرى الكذب حتى يكتب كذاباً"(١)، ومع سعة صدر النبي صلى الله عليه وسلم وعظيم حلمه، إلا أن الكذب كان أبغض خلق إليه كما تقول عائشة رضي الله عنها:" ما كان خلق أبغض إلى رسول الله صلى الله عليه وسلم من الكذب، ولقد كان الرجل يحدث عند النبي صلى الله عليه وسلم بالكذبة، فما يزال في نفسه، حتى يعلم أنه قد أحدث منها توبة "(٢)، فعلى القائد المسلم ألا يفتاً يذكر بالصدق وفضله ويذم الكذب ويحذر منه ويشعر من حوله بحبه للصدق ونفوره من ضده حتى يتأصل فيهم التعامل بالصدق والنفور من الكذب.

# ٢ - أن يكون هو في نفسه قدوة لهم:

وهذا أعظم ما يغرس في نفوس المرؤوسين حلق الصدق فإنه مهما حدثهم القائد سواء كان أبا أو معلماً أو مديراً أو أياً كان عن الصدق وكان يخالفه بواقعه وفعله فإن ذلك الحديث لن يؤثر فيهم حتى يؤثر فيه، وله في رسول الله صلى الله عليه وسلم قدوة فقد أعطى سيفه لابنته فاطمة رضي الله عنها بعد الغزوة ثم قال لها:" اغسلي عن هذا دمه يا بنية، فوالله لقد صدقني اليوم "( $^{(7)}$ )، فليحذر القائد أن يخالف قوله فعله فإن أعين الناس على أفعاله، وتأثرهم ها أكثر من أقواله .

# ٣ - تشجيع الصادقين وتكريمهم والثناء عليهم هذه الصفة:

وذلك يجعل الصادق يزداد تمسكاً بهذا الخلق وحرصاً عليه، ويبرزه قدوة لغيره ليقتدى به وفي هذه الغزوة تقدم مدح النبي صلى الله عليه وسلم لسهل بن حنيف وأبا دجانة بألهما صدقا القتال أيضاً مع علي بن أبي طالب رضي الله عنهم ، وأثنى النبي صلى الله عليه وسلم على أبي بكر الصديق بذلك فقال صلى الله عليه وسلم:" إن الله بعثني إليكم فقلتم كذبت

<sup>(</sup>۱) مسلم، مرجع سابق، كتاب البر والصلة والآداب، باب قبح الكذب وحسن الصدق وفضله ، حديث: ٢٦٠٧ ، (٢٠١٣/٤) .

<sup>(</sup>٢) الترمذي، مرجع سابق، كتاب البر والصلة، باب ما جاء في الصدق والكذب، حديث: ١٩٧٣ ، (٣٤٨/٤)، وصححه الألباني .

 $<sup>(7 \</sup>cdot /7)$  ابن هشام ، مرجع سابق ،  $(7 \cdot /7)$  .

وقال أبو بكر صدق "(١)، وأثنى النبي صلى الله عليه وسلم على صهره أبي العاص بن الربيع هذه الصفة فقال عنه: حدثني فصدقني ووعدني فوفى لي "(٢)، فهذا الأسلوب من أجمل وأرقى الأساليب في ترسيخ هذه الصفة في المحتمع حيث يأخذ كل إنسان مقامه وحقه ويجعل المحسن يزداد إحساناً ولعل المسيء أن يراجع ويستعتب حين يرى أن هؤلاء هم القدوات الذين يشار إليهم في المحتمع الذي يعيش فيه .

#### ٤ - القراءة الموجهة:

وذلك بأن يعود الإنسان نفسه ومن تحت مسؤوليته قراءة قصص هؤلاء الصادقين وأحوالهم ويحاول الأب أن يشجع أولاده على قراءة هذه القصص التي تعلي مترلة الصدق وأهله حتى تترسخ لديهم قيمة هذا الخلق ويمكن أن يثيب على قراءة هذه القصص ويكافأ عليها بما هو مرغوب ومطلوب أو يعقد لذلك المسابقات المشوقة، وينوع في الأساليب التي تساعد على تأصيل هذا الخلق النبيل الذي يعد أساساً لمكارم الأخلاق .

الخاري محمد ان کتاب فضائا

<sup>(</sup>۱) البخاري ، مرجع سابق، كتاب فضائل الصحابة، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم: لو كنت متخذاً حليلاً ، حديث: ٣٤٦١، (١٣٣٩/٣) .

<sup>(</sup>٢) البخاري ، مرجع سابق، كتاب فضائل الصحابة ، باب ذكر أصهار النبي صلى الله عليه وسلم، حديث: ٣٥٢٣، (٣١٤/٣) .

# المبحث الثاني

# تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب الأخلاقي

#### وفيه مطلبان:

المطلب الأول: دور القائد في تطبيق مضمون العفو والصفح

المطلب الثاني: دور القائد في تطبيق مضمون السرية والكتمان

#### المطلب الأول: دور القائد في تطبيق مضمون العفو والصفح:

لم يزل العفو والصفح من أحلاق الكبار وشيم النبلاء، وقد كان النبي صلى الله عليه وسلم يضرب أروع الأمثلة في هذا الباب وفي كل خلق كريم، وفي غزوة أحد أيضاً يأمر النبي صلى الله عليه وسلم صاحبه سعد بن الربيع رضي الله عنه أن يعفو عن زوجته حين استمعت لحديث النبي صلى الله عليه وسلم مع زوجها سعد بغير إذهما، وكان سعد على استعداد أن يتمثل فيها أمر النبي صلى الله عليه وسلم ، لكنه عليه الصلاة والسلام يأمره بالعفو عنها فيقول له: "حل عنها "، وعفا صلى الله عليه وسلم عن الرماة، وعفا صلى الله عليه وسلم عن الذين فروا من أرض المعركة حين أصابهم الدهش، وعفا عن المثلة بل ولهى عنها أشد هي كما يقول سمرة رضي الله عنه : ((ما قام رسول الله صلى الله عليه وسلم في مقام قط ففارقه حتى يأمرنا بالصدقة وينهانا عن المثلة ))(۱)، والقائد المسلم له في رسول الله عليه وسلم الله عليه وسلم قدوة حسنة، ومن الأساليب التي يمكن أن يسلكها القائد الإشاعة الخلق :

# 1) التذكير بفضله والثناء على أهله :

يقول الله تعالى : [ السورة الذاريات: ٥٥] ، ويقول الله تعالى في شأن العفو الله على الله على وسلم : " ثلاث من كن فيه حاسبه الله حساباً يسيراً وأدخله الجنة برحمته " قالوا: لمن يا رسول الله قال : " تعطى من حرمك وتعفو عمن ظلمك وتصل من قطعك " قالوا: لمن يا رسول الله قال : " تعطى من حرمك وتعفو عمن ظلمك وتصل من قطعك "

<sup>(</sup>۱) ابن هشام، مرجع سابق، ( ٤٦/٤ ) .

قال: فإذا فعلت ذلك فما لي يا رسول الله، قال: " أن تحاسب حساباً يسيراً ويدخلك الله الجنة برحمته "(١) .

# ٢) أن يكون القائد قدوة في هذا الباب:

فإن رسول الله صلى الله عليه وسلم كان أعظم الناس عفواً حتى قال خادمه أنس رضي الله عنه : (حدمت رسول الله صلى الله عليه وسلم تسع سنين فما أعلمه قال لي قط لم فعلت كذا وكذا ولا عاب علي شيئاً قط) (٢)، وتقول زوجه عائشة رضي الله عنها عن النبي صلى الله عليه وسلم : (والله ما انتقم لنفسه في شيء يؤتى إليه قط حتى تنتهك حرمات الله فينتقم لله (7)، فهذان ألصق الناس بالإنسان وأعرفهم به وهما زوجته وحادمه ويصفانه عليه الصلاة والسلام هذا الوصف، ولا شك أن تخلق القائد هذا الخلق يجعله قدوة للأتباع .

#### ٣ - التغاضي عن الأخطاء والتغافل:

قَالُ الطائي: ﴿ لَا كُلُّ اللَّهُ ﴾ لَا قَالُ الطائي: ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الطائي: ﴿ وَقَالَ الطائي

(( لــيس الغــي بــسيد في قومــه لكــن سـيد قومــه المتغــابي )) (٥) وليكن معلوماً أن (( العفو عن الزلات والهنات والمظلمات ليس ضعفاً ولا نقصاً، بل هــو رفعة لصاحبها وعزاً، روى أبو هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال :" ما نقصت صدقة من مال، وما زاد الله عبداً بعفو إلا عزاً، وما تواضع أحدُّ لله إلاّ رفعه " ولفظ أحمد :" ولا عفا رجل عن مظلمة إلاّ زاده الله عزاً " ))(١).

(٢) مسلم ، مرجع سابق، كتاب الفضائل ، باب كان رسول الله صلى الله عليه وسلم أحسن الناس حلقاً ، حديث: (٢) مسلم ، (١٨٠٤/٤) .

<sup>(</sup>١) الحاكم: مرجع سابق، كتاب التفسير، تفسير سورة إذا السماء انشقت، حديث: ٣٩١٢ ، ( ٢/ ٥٦٣ ) .

<sup>(</sup>٣) البخاري، مرجع سابق، كتاب الحدود ، باب إقامـــة الحـــدود والانتقـــام لحرمـــات الله، حـــديث: ٦٤٠٤ ، (٣) ٢٤٩١/٦).

<sup>(</sup>٤) ابن مفلح: مرجع سابق ،  $(\pi 1.7\%)$  .

<sup>(</sup>٥) الماوردي: على بن محمد ، ١٤٠٨هـ، أ**دب الدنيا والدين** ، ط١، دار إحياء العلوم ، بيروت، ص ٢٦٨ .

<sup>(</sup>٦) الشلهوب: فؤاد بن عبدالعزيز، ١٤٢٣هـ، كتاب الآداب ، ط١، دار القاسم ، الرياض، ص ٣٣٦ .

### ٤ - بذل الجاه والشفاعة الحسنة وفي ذلك :

والله عز وحل يقول في ذلك : [ النساء: ٨٥] ، فسعي الإنسان في الصلح بين المتنازعين الموسلام المعلم القربات وأحل الطاعات وفي ذلك يقول الله تعالى : [ المعلم القربات وأحل الطاعات وفي ذلك يقول الله تعالى : [ المعلم القربات وأحل الطاعات وفي ذلك يقول الله تعالى : [ المعلم والصلاة والصدقة؟ قالوا: بلي، قال: صلاح ذات البين فإن فساد ذات البين هي الحالقة "(١)، ولا شك أن شفاعة الإمام والقائد وصاحب الجاه له أثر كبير في قبول شفاعته، وسنّه بذلك طريقاً للأمة تقتدي به فيه .

(١) الترمذي ، مرجع سابق، كتاب صفة القيامة والرقائق والورع، باب ٥٦ ، حديث: ٢٥٠٩ ، ( ٦٦٣/٤ ) .

#### المطلب الثاني : دور القائد في تطبيق مضمون السرية والكتمان :

القائد العسكري المحنك هو الذي يحرص على جمع أكبر قدر ممكن عن إمكانات عدوه وحططه، ويحرص في نفس الوقت على أن يخفي عن عدوه مبلغ قوته الحقيقية وخططه العسكرية، وتروي كتب السيرة النبوية كيف كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يحرص على هذا الأمر، حتى أنه كما تقدم قول كعب بن مالك رضي الله عنه: قلما خرج رسول الله صلى الله عليه وسلم لغزوة إلا ورس بغيرها، حرصاً منه صلى الله عليه وسلم على مبدأ السرية والكتمان لما له من أثر كبير في الوصول إلى النتائج المرحوة، والسلامة من العطب وإفشال خطط العدو، ولذا ينبغي ((أن يحذر العسكريون، من إطلاع زوجاقم على أسرارهم العسكرية وخططهم وأوامرهم، وألا يحدثوا أحداً بالأسرار التي تمدد كيان الدولة. والتاريخ العسكري في القديم والحديث ينبئنا أن كثيراً من الهزائم والمآسي والآلام قد حلت بكثير من الأمم نتيجة تسرب أسرار جيوشها إلى أعدائها عن طريق زوجة خائنة، أو خائن في ثوب صديق، أو قريب في الظاهر عدو في الحقيقة والواقع ))(۱).

وقد سلك النبي صلى الله عليه وسلم عدة أساليب في تربية أصحابه على مبدأ السرية والكتمان، وحفظ الأسرار لما لهذا الأمر من الأهمية ومن الأساليب التي تعين القائد

# على تربية من هو مسؤول عنهم علي حفظ الأسرار:

## ١ - الأمر الصريح بحفظ السر:

وهذا الأمر له شواهد كثيرة في السيرة النبوية ومن ذلك :

أ) في هذه الغزوة -غزوة أحد- حين وصل كتاب العباس رضي الله عنه إلى النبي صلى الله عليه وسلم ، يخبره بعزم قريش وإجماعها على حربه، دفع النبي صلى الله عليه وسلم الكتاب إلى أبي بن كعب رضي الله عنه ليقرأه عليه ثم استكتم أبياً الخبر، ثم ذهب النبي صلى الله عليه وسلم إلى أحد سادات الأنصار وهو سعد بن الربيع وأخبره الخبر ثم استكتم سعداً الخبر وحين علم سعد بن الربيع رضي الله عنه أن زوجته سمعت الحديث الذي دار بينه وبين النبي صلى الله عليه وسلم ذهب بها إلى النبي صلى الله عليه وسلم ليخبره الخبر، وليأمره بما يشاء . مما يدل على استقرار مبدأ أهمية حفظ الأسرار —وبالذات العسكرية - في نفوسهم من تربية النبي صلى الله عليه وسلم لهم على هذا الأمر .

\_

<sup>(</sup>۱) الحواس، مرجع سابق، ص ۱۲۲.

ب) قوله صلى الله عليه وسلم: " إذا حدث الرجل بالحديث ثم التفت فهي أمانة "(١).

# ٢ - النهي عن إفشاء السر:

فقد وصف النبي صلى الله عليه وسلم المنافق بقوله :" آية المنافق ثلاث: إذا حدث كذب وإذا وعد أخلف، وإذا اؤتمن خان "(٢)، ولا شك أن السر أمانة يودعه صاحبه عنـــد مـــن يحدثه به.

#### ٣- تدريب الصغار عليه:

فيحسن بالقائد أن يتدرج في ذلك بأن يودع بعض الأسرار التي لا يكون لها كـــبير شــــان بعض من حوله، ثم يتدرج في هذا الأمر، حتى يعرف ممن حوله أيهم أحفظ للسر وأكتم له فيودع عنده ما يحتاج فيه إلى الإسرار إليهم به، فقد روى الإمام مسلم عن أنس رضي الله عنه قال :" أتى علىَّ رسول الله صلى الله عليه وسلم وأنا ألعب مع الغلمان فسلم علينا فبعثني إلى حاجة، فأبطأت على أمي، فلما جئت قالت: ما حبسك، قلت: بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم لحاجة، قالت: ما حاجته قلت: إنها سرٌّ. قالت: لا تحـــــدثن بـــسر رسول الله صلى الله عليه وسلم أحداً . قال أنس رضى الله عنه: والله لو حدثت به أحداً لحدثتك يا ثابت "(<sup>۳)</sup> .

فقد حفظ أنسٌ رضى الله عنه هذا السر منذ أن كان غلاماً إلى أن روى هذا الحديث للتابعي ثابت البناني ثم أقسم له أنه لو أخبر به أحداً لأخبره به لكنه لم يحدث بهذا السر أحداً حتى مات رضي الله عنه ، وصار حفظ الأسرار من العلاقات التي تميز أصحاب الأخلاق الفاضلة والنفوس الكبيرة وعُدَّ ((حفظ السر إلاّ لحاجة، خلق أولياء الله وخاصته، الذي حرصوا على أن يكون نطقهم ذكراً، وقولهم هو النصحية للله ورسوله وأئمة المسلمين و عامتهم ))<sup>(٤)</sup> .

(١) أبو داود ، مرجع سابق، كتاب الأدب ، باب في نقل الحديث ، حــديث: ٤٨٦٨ ، (٢٦٧/٤) ، وصــححه

الألباني .

<sup>(</sup>٢) البخاري، مرجع سابق، كتاب الإيمان ، باب علامة المنافق ، حديث: ٣٣، ( ١/ ٢١ ) .

<sup>(</sup>٣) مسلم، مرجع سابق، كتاب فضائل الصحابة رضى الله عنهم ، باب من فضائل أنس بن مالك رضى الله عنه ، حدیث: ۲٤٨٢ ، (۶/ ۱۹۲۹ ) .

<sup>(</sup>٤) المحلاوي: رمضان ، ٤٢٦ هـ.، من أخلاق الإسلام ، ط١، مركز الكتاب للنشر ، القاهرة ، ص ١٤٢ .

# البحث الثالث

# تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب السياسي

وفيه مطلبان:

المطلب الأول: دور القائد في تطبيق مضمون اتخاذ القرار وعدم التردد

المطلب الثاني: دور القائد في تطبيق حماية الجبهة الداخلية

#### المطلب الأول: دور القائد في تطبيق مضمون اتخاذ القرار وعدم التردد:

من أهم صفات القيادة القدرة على اتخاذ القرار وعدم التردد، كما قال أبو جعفر المنصور رحمه الله تعالى :

إذا كنت ذا رأي فكن ذا عزيمة فإن فساد الرأي أن تترددا ولا تمهل الأعداء يوماً بقدرة وبادرهم أن يملكوا مثلها غدا

فكثرة التردد والتنقل بين الآراء تفقد الجنود ثقتهم في القائد، وكذلك كل مسؤول إذا كان كثير التردد والتقلب بين الآراء فإن قراراته حينئذ تفقد المصداقية والاحترام بين مرؤوسيه، وفي غزوة أحد يعطى النبي صلى الله عليه وسلم درساً عملياً في الثبات على الرأي بعد المشورة، إذ إنه بعد أن شاور أصحابه رضى الله عنهم ومال أكثرهم إلى الخروج للقاء العدو خارج المدينة، دخل بيته فلبس عدة الحرب ثم خرج عليهم وقد ندموا وشعروا أنهم أكرهوا رسول الله صلى الله عليه وسلم على غير رأيه، فعرضوا عليه البقاء في المدينة إن شاء، ولكنه صلى الله عليه وسلم يعطيهم درساً عملياً أن وقت الشوري قد انتهي، وتم اتخاذ القرار فليس من الحكمة الرجوع عنه لأن الرجوع حينئذ خارجٌ عن حدود ما يقتضيه مبدأ التشاور خصوصاً في القضايا الحربية التي تحتاج -مع المشورة- إلى قدر كبير من الحزم والعزم . (( ثم إن المعني الذي قد يتولد عن تقاعسه صلى الله عليه وسلم عن الخروج بعد أن طلع عليهم مستعداً لذلك، إنما هو الضعف والاضطراب في الإرادة وهــو كثيراً ما يكون نابعاً من الخوف والحذر اللذين لا معنى لهما . ولذلك أجابهم النبي صلى الله عليه وسلم عن كلامهم بعبارة فيها كل الحزم والعزم، دون أن يلتفت إلى لغط القوم يعلم النبي صلى الله عليه وسلم كل قائد ومسؤول من أمته أن يكون صاحب قرار يثبــت عليه، إذ إن في ذلك مصلحة عظيمة لأتباعه في التربية على اتخاذ القرار ولذا وقف صاحبه أبو بكر الصديق رضى الله عنه ذلك الموقف من المرتدين وأصر على رأيه و لم يتراجع عـن

-

<sup>(</sup>١) البوطي، مرجع سابق، ص ١٧٧ .

قراره فقال عمر رضي الله عنه :(( فما هو إلاّ أن رأيت أن الله شرح صدر أبي بكر رضي الله عنه بالقتال فعرفت أنه الحق ))(١) .

وكما اتخذ رسول الله صلى الله عليه وسلم قراره بالخروج لملاقاة عدوه، اتخذ صلى الله عليه وسلم قرارين آخرين رفض التراجع عنهما لأن المصلحة في إمضائهما وعدم التراجع عنهما، وهذين القرارين هما:

أ) قتل أسير المشركين، أبا عزة الجمحي الذي أسره المسلمون في بدر ومن عليه النبي صلى الله عليه وسلم فأطلقه بعد بدر بلا فداء لفقره، على ألا يعود لقتال النبي صلى الله عليه وسلم مرة أخرى، لكن عدو الله نكث بوعده، فحرّض وخرج لقتال المسلمين، فلما أسره المسلمون في أحد، قال: امنن علي يا محمد، ولكن النبي صلى الله عليه وسلم قال: "والله لا تمسح عارضيك بمكة بعدها وتقول: خدعت محمداً مرتين، اضرب عنقه يا زبير " فضرب عنقه . قال ابن هشام: وبلغني عن سعيد بن المسيب رحمه الله أنه قال: قال له رسول الله عليه وسلم : "إن المؤمن لا يلدغ من جحر مرتين "(٢).

ب) حين أمر صلى الله عليه وسلم بالخروج إلى همراء الأسد، في صبيحة اليوم التالي لغزوة أحد، أصدر قراره بألا يخرج معه إليها إلا من شهد معه القتال يوم أحد، ولم يأذن إلا لجابر بن عبدالله رضي الله عنهما، لأن أباه أمره يوم أحد بالبقاء لرعاية أخواته السبع. وجاء المنافق عبدالله بن أبي يستأذن النبي صلى الله عليه وسلم في الخروج معه إلى همراء الأسد فلم يأذن له.

و. عثل هذه المواقف وغيرها يعلم النبي صلى الله عليه وسلم أمته درساً من صفات القيادة الناجحة، وهو ((عدم التردد بعد العزيمة والشروع في التنفيذ، فإن ذلك يزعزع الثقة به، ويغرس الفوضى بين الأتباع. وهذا ما يتفق مع أحد التعاليم العسكرية المعتمدة: الثبات على القرار، وتنفيذه بعزم وإصرار))(٦)، والقائد المحنك الناجح هو الذي يستطيع أن (( يصدر قراراً صحيحاً وسريعاً . ليبني خطته استناداً إلى قراره هذا، ويعمل بموجب تلك الخطة في إدارة رحى القتال . فكيف يكون القرار صحيحاً وسريعاً ؟

<sup>(</sup>١) البخاري، مرجع سابق، كتاب الزكاة ، باب أخذ العناق في الصدقة، حديث: ١٣٨٨، (٢/ ٥٢٩).

<sup>(</sup>٢) تقدمت القصة ص ٦٦ .

<sup>(</sup>٣) الجريوي، مرجع سابق، ص ٤٥.

يستند إصدار القرار الصحيح السريع إلى عاملين: القابلية العقلية للقائد، والحصول على المعلومات، وليس هناك من ينكر القابلية العقلية التي كان يمتاز بها الرسول صلى الله عليه وسلم، تلك القابلية التي لا يختلف فيها المسلمون وغير المسلمين، فهو الذي بسشر وأنذر، وكافح وناقش عقليات كبيرة، ووحد أمة، فهل يمكن أن يتم ذلك إلا لعقلية حبارة نافذة ؟ ، أما الحصول على المعلومات، فيكون بوساطة دوريات القتال والاستطلاع وبالعيون، واستشارة ذوي الرأي)(١).

وقد فعل صلى الله عليه وسلم ذلك في غزوة أحد حيث بــــث العيــون وأرســل يستطلع خبر القوم ليتأهب لعدوه ويتخذ القرار الصحيح لأن ((سداد الرأي يولد الثقــة لدى الجند بالقائد، ويزيد من ثقة الجيش بنفسه، ويثق الجند بقرارات القائد)  $(^{(Y)})$ ، وحينئذ يندفعوا لتطبيق أوامره وقراراته بعزيمة وثقة .

(۱) خطاب، ۱۹۶۰م، مرجع سابق، ص ۳۰۱.

<sup>(</sup>٢) العقلا، مرجع سابق، ص ٢٠٢ .

#### المطلب الثاني: دور القائد في تطبيق حماية الجبهة الداخلية:

كما أن المطلوب من القائد المسلم إعداد العدة التي يستطيعها متوكلاً على الله عز وجل، كذلك عليه أن يحرص أشد الحرص على تامين وسلامة الجبهة الداخلية، ولذا كان كل قائد معنك يحرص على هذا الأمر ويوليه حقه من الاهتمام، والمسلم له في رسول الله صلى الله عليه وسلم أسوة حسنة، ومن يتأمل سيرة النبي صلى الله عليه وسلم يجد عنايته بهذا الأمر، فكان صلى الله عليه وسلم إذا خرج لغزوة استخلف على المدينة من يقوم بشؤون من فيها من النساء والصبيان وأهل الأعذار، وفي غزوة أحد اتخذ صلى الله عليه وسلم عدة تدابير لهذا الأمر وهي:

١- أنه صلى الله عليه وسلم استخلف على المدينة ابن أم مكتوم .

7- من الناحية الأمنية أيضاً جمع النبي صلى الله عليه وسلم النساء والصبيان في أطم من آطام المدينة خشية من غدر اليهود، وبالفعل حاول اليهود الغدر بمن في الحصن لولا أن الله تعالى سلم بشجاعة صفية بنت عبدالمطلب رضي الله عنها حين قتلت اليهودي الذي حاء إلى الحصن لينظر فيه . فكيف لو كانوا متفرقين كل في داره ؟! ومن هنا يظهر أهمية عناية القائد واهتمامه بسلامة وتأمين الجبهة الداخلية لئلا يؤتى من حيث لا يحتسب، وتفتح عليه أكثر من جبهة .

٣- بعد أن انتهت الغزوة، وتحركت قريش، أمر النبي صلى الله عليه وسلم علي بن أبي طالب رضي الله عنه أن يتبعهم وقال له: "اخرج في آثار القوم، فانظر ماذا يصنعون، وما يريدون فإن كانوا قد جنبوا الخيل، وامتطوا الإبل فإلهم يريدون مكة، وإن ركبوا الخيل وساقوا الإبل، فإلهم يريدون المدينة، والذي نفسي بيده لئن أرادها لأسيرن إليهم فيها ثم لأناجز لهم "(١).

فهذه المواقف تبين اهتمام النبي صلى الله عليه وسلم بحماية الجبهة الداخلية .

#### أساليب هاية الجبهة الداخلية:

سلك النبي صلى الله عليه وسلم عدة أساليب لحماية الجبهة الداخلية، ينبغي لكل قائد حريص على أمته أن يستفيد منها ويعتني بها ومن هذه الأساليب :

<sup>(</sup>۱) تقدم ص ۹٥.

#### ١ - إقامة العدل:

وهذا أساس قيام الدول واستقرارها، كما ذكر شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى : (( الله يقيم الدولة العادلة وإن كانت كافرة، ولا يقيم الظالمة وإن كنت مسلمة، ويقال: الدنيا تدوم مع العدل والكفر، ولا تدوم مع الظلم والإسلام  $))^{(1)}$ ، فالعدل من أعظم أسس سلامة الجبهة الداخلية وسلامتها، بخلاف الظلم فإنه لن تحين للناس فرصة إلا اغتنموها للقصاص وربما زادوا وبالغوا في الانتقام واستفراغ ما في نفوسهم من حقد وضغائن.

# ٢ - إقناع المجتمع بعدالة الحرب:

وهذا من الأمور المهمة لتماسك الجبهة الداخلية، فإن الناس إذا اقتنعوا بعدالة القصية وضرورة الحرب التي تخوضها قيادهم، تكاتفوا معها وآزروها بما يستطيعون، والنبي صلى الله عليه وسلم يقول: "من جهز غازياً في سبيل الله فقد غزا، ومن خلف غازياً في سبيل الله بخير فقد غزا "(۲)، وفي هذا حثّ للمسلمين على إعانة المجاهدين بما يستطيعون ولا أقل من أن يخلف الإنسان أخاه المجاهد في أهله بخير، ولذا يقول الحسن رحمه الله: ((والله لقد أدركت أقواماً كان أحدهم يخلف أخاه في أهله أربعين عاماً ينفق عليهم ))(٢)، ومما يدل على حسن تفاعل المجتمع مع المجاهدين أنه حين فرّ من فرّ يوم أحد ورجع إلى المدينة ((قيتهم أم أيمن رضي الله عنها فجعلت تحثو في وجوههم التراب وتقول لبعضهم: هاك المغزل فاغزل به، وهلم سيفك ))(٤). وخرج بعض النساء يشاركن بما يستطعن، وحاول الأطفال المشاركة في القتال إلاّ أنه صلى الله عليه وسلم منعهم وهذا يبين كيف كان الجميع يحرص على تقديم ما يستطيع .

<sup>(</sup>۱) ابن تيمية: أحمد بن عبدالحليم ، ١٤٠٣هــ، **الاستقامة** ، ط۱، مطابع الجامعة الإسلامية، المدينة المنــورة، ط۱، (۲/ ۲۶۷) .

<sup>(</sup>٢) البخاري، مرجع سابق، كتاب الجهاد والسير ، باب فضل من جهز غازياً أو خلفه بخير، حـــديث: ٢٦٨٨، ( ٣/ ١٠٤٥).

<sup>(</sup>٣) الأصبهاني، مرجع سابق، س(٦/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٤) الشامي، مرجع سابق، (٢/ ١٩٦).

#### ٣- غرس القيم الإيمانية والأخلاق الفاضلة:

وهذا من أعظم الأساليب التي تكون -بإذن الله- سبباً في حفظ الأمن وتماسك الجبهة الداخلية فالمجتمع الذي تغرس وتؤصل فيه القيم الإسلامية كالأمانة والوفاء بالوعد والعهد والعفة والمروءة والحياء ومراعاة حق الجار واستشعار مراقبة الله تعالى ومعيته، ونحوها من القيم والأخلاق الإسلامية، لن يستغل مثل هذا المجتمع أوقات الحروب ليخل بالأمن أو تنتشر فيه الجريمة، بل سيكون حافظاً للعهد مراعياً للأمانة، والنبي صلى الله عليه وسلم يقول:" والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، قيل: ومن يا رسول الله، قال: الذي لا يأمن حاره بوائقه "(١).

## ٤ - الاحتراز الأمني :

من أعظم ما يميز الإسلام أنه دين واقعي لا يتعامل بالمثاليات فقط، فمع ما سبق من أهمية غرس القيم والأخلاق الإسلامية، إلا أن هذا وحده لا يكفي، إذ لابد أن يكون هناك في المحتمع ضعاف النفوس والإيمان، ولذا يشرع للقائد أن يأخذ أيضاً بالاحترازات الأمنية التي يستطيعها متوكلاً على الله تعالى، والنبي صلى الله عليه وسلم كان إذا خرج لغزوة استخلف أحداً على المدينة، كما صنع في هذه الغزوة -غزوة أحد- حيث استخلف عبدالله بن أم مكتوم رضي الله عنه وأحرز النساء في أطم من آطام المدينة، فعلى القائد ألا يغفل هذا الجانب المهم في تأمين الجبهة الداخلية من الناحية الإدارية والناحية الأمنية وغيرها.

<sup>(</sup>١) البخاري، مرجع سابق، كتاب الأدب ، باب إثم من لا يأمن جاره بوائقه ، حديث: ٥٦٧٠، (٥/ ٢٢٤٠) .

# المبحث الرابع

# تطبيقات تربوية من غزوة أحد في الجانب العسكري

#### وفيه مطلبان:

المطلب الأول: دور القائد في تطبيق مضمون الشورى

المطلب الثاني: دور القائد في تطبيق مضمون رفع الروح المعنوية والتفاؤل

#### المطلب الأول: دور القائد في تطبيق مضمون الشورى:

يكفي القائد المسلم في أهمية الشورى قول الله عز وجل لنبيه صلى الله عليه وسلم : [ FBF \$ INBOF \$ 10 مع أن النبي صلى الله عليه وسلم : [ FBF \$ INBOF \$ 10 مع أن النبي صلى الله عليه وسلم كما ذكر الله عز وجل في قوله تعالى : [ Ar qā Oor xv) qà b) Çìè # qua Çã Qã Qã Cor xv) qà b) وقد عصمه الله عز وجل وأيده بالوحي، ومع ذلك لم يكن أحد أسورة النجم: ٣-٤] وقد عصمه الله عليه وسلم ، فقد شاور أصحابه في مواطن كشيرة أكثر مشورة الأصحابه منه صلى الله عليه وسلم ، فقد شاور أصحابه في مواطن كشيرة جداً ومنها:

١- في غزوة بدر استشار أصحابه في قتال المشركين وبالذات أراد رأي الأنصار لأنهـم لم
 يكونوا بايعوه إلا على منعه في المدينة .

٢ - أيضاً في بدر شاور في شأن الأسرى، هل يقتلهم أم يقبل فيهم الفداء ؟

٣- شاور أصحابه يوم أحد هل يخرج لقتال قريش خارج المدينة أم يقاتلهم داخلها .

٤- شاور صلى الله عليه وسلم سعد بن معاذ وسعد بن عبادة يوم الأحزاب في أن يعرض على رئيسي غطفان ثلث ثمار المدينة على أن يرجعا بقومهما عن قتال المسلمين لأن السعدين رضي الله عنهما سيدا الأنصار والأرض أرضهم .

٥ - قبل مشورة سلمان الفارسي رضي الله عنه كما ذكر في حفر الخندق.

٦- أخذ برأي أم سلمة رضي الله عنها حين أشارت عليه في صلح الحديبية أن يخرج إلى
 الناس ولا يكلمهم حتى يحلق رأسه وينحر هديه ليقتدوا به حين يرونه .

٧- شاور في حادثة الإفك عمر وعلياً وأسامة بن زيد رضى الله عنهم.

فهذه الأمثلة تبين كيف كان صلى الله عليه وسلم يشاور أصحابه في الأمور العامة والخاصة، وسار أصحابه رضي الله عنهم على منهجه فكانوا يستشيرون بعضهم كما كان ذلك حال أبي بكر رضي الله عنه ، وكما كان القراء أصحاب مشورة عمر رضي الله عنهم جميعاً .

فالقائد المسلم يجعل من هذه السيرة العطرة قدوة له بحيث يستشير في أمور المسلمين العامة وهذا أو جب وآكد، ويستشير في الأمور الخاصة كما قيل: ما خاب من استخار ولا ندم من استشار، ولا عال من اقتصد .

#### كيف يربي القائد من حوله على الشورى ؟

لابد للقائد المسلم من مجلس استشاري يستخرج به آرائهم ويستنير بها ومن الأساليب التي يستخرج بها آرائهم ونصحهم:

#### ١ - الطلب المباشر:

كما كان النبي صلى الله عليه وسلم يقول في أكثر من موطن: "أشيروا علي أيها الناس". فيطلب القائد ممن يثق برأيه وعقله ودينه وأمانته المشورة، حتى يصل إلى قرار سليم ورأي رشيد، وليس في هذا غضاضة أو انتقاص، فقد كان أكمل الناس عقلاً وأرشدهم رأيا رسول الله صلى الله عليه وسلم بهذا، بل إنه بذلك يُطيِّب خواطرهم، ويستخرج نصحهم، ويعرف عقولهم، ويجعلهم يتحمسون للفعل، لألهم شعروا ألهم شاركوا في القرار وإبداء الرأي وهذا الطلب المباشر فعله رسول الله صلى الله عليه وسلم في هذه الغزوة حين خرج على الناس وطلب رأيهم.

## ٢ - عدم تعنيفهم إذا أخطؤوا:

فإن غاية المطلوب منهم هو بذل النصح، وتحري الحق والاجتهاد في ذلك، وفي غزوة أحد مثال صادق على ذلك، فإن النبي صلى الله عليه وسلم لم يعنف الصحابة الـــذين أشـــاروا بالخروج للقاء العدو خارج المدينة مع ما حصل لهم من الآلام والجراح (( ولقد كان مــن حق القيادة النبوية أن تنبذ مبدأ الشورى كله بعد المعركة، أمام ما أحدثته من انقــسام في الصفوف في أحرج الظروف، وأمام النتائج المريرة التي انتهت إليهـــا المعركــة! ولكــن الإسلام كان ينشئ أمة ويربيها، ويعدها لقيادة البشرية . وكان الله يعلم أن خير وســيلة لتربية الأمم وإعدادها للقيادة الرشيدة، أن تربي بالشورى، وأن تدرب على حمل التبعة، وأن تخطئ حمهما يكن الخطأ حسيماً وذا نتائج مريرة - لتعرف كيف تصحح خطأها، وكيف تحتمل تبعات رأيها وتصرفها . فهي لا تتعلم الصواب إلا إذا زاولت الخطأ، والخــسائر لا تحمهما إذا كانت الحصيلة هي إنشاء الأمة المدربة المدركة المقدرة للتبعة ))(١)، ولذا لم يعنف النبي الحكيم صلى الله عليه وسلم أصحابه على رأيهم بالخروج إلى العدو خارج المدينــة،

<sup>(</sup>۱) قطب، مرجع سابق، ( ۱/ ۵۰۱ ) .

لأن غاية المطلوب من المستشار أن يجتهد رأيه وينصح، وليس عليه أن يوافق الصواب وإلا لما أبدى أحدٌ رأيه .

#### ٣- الاستمرار في المشورة:

ينبغي أن تكون الشورى للقائد المسلم ركيزة أساسية ومنهج، وليس رغبة طارئة، أو استجابة لضغوط ونحوه، بل له في رسول الله صلى الله عليه وسلم أسوة حسنة، حيث إنه صلى الله عليه وسلم كما ذكر أخذ برأي سلمان الفارسي رضي الله عنه في حفر الحندق، وشاور السعدين في مصالحة غطفان في نفس الغزوة، وهي الغزوة التي تلي غزوة أحد مع ما كان للشورى من نتائج في غزوة أحد، ومع هذا يستمر صلى الله عليه وسلم في الأخذ بهذا المبدأ المهم لكل قائد ألا وهو الشورى.

#### ٤ - الأخذ برأي المستشار:

من ينظر في سيرة الرسول صلى الله عليه وسلم يجده في أكثر من موطن أخذ برأي غيره مع أنه مخالف لرأيه، وفي غزوة أحد التي هي موضوع هذه الدراسة مثال بين على ذلك فإنه صلى الله عليه وسلم، ومع أنه لم يكن إجماع منهم على ذلك، ومع ما كان لديه صلى الله عليه وسلم من وسلم، ومع أنه لم يكن إجماع منهم على ذلك، ومع ما كان لديه صلى الله عليه وسلم من إرهاصات تدل على الآلام التي ستحصل من خلال رؤياه صلى الله عليه وسلم، ورؤيا الأنبياء حق، ولكن مع هذا كله يعلم النبي صلى الله عليه وسلم أمته وكل قائد، الأخذ بالمشورة فيما ليس فيه نص وإن خالفت رأيه . ولا شك أن في هذا تعليم منه صلى الله عليه وسلم لكل قائد في التجرد في طلب الحق، وفيه تشجيع بدون شك لمن حوله لإبداء آرائهم بحرية وأمان، فإنه (( من الواضح أن الرسول صلى الله عليه وسلم عود أصحابه على التصريح بآرائهم عند مشاورته لهم، حتى لو خالفت رأيه، فهو إنما يشاورهم فيما لا نص فيه تعويداً لهم على التفكير في الأمور العامة ومعالجة مشاكل الأمة، فلا فائدة من المشورة إذا لم تقترن بحرية إبداء الرأي، و لم يحدث أن لام الرسول صلى الله عليه وسلم أحداً لأنه يطبق الرسول صلى الله عليه وسلم أحداً لأنه يطبق الرسول صلى الله عليه وسلم أحداً لأنه يطبق الرسول صلى الله عليه وسلم أحداً لأنه عليه وسلم التوحيه القرآن الأحذ بالشورى ملزم للإمام، فلابد أن يطبق الرسول صلى الله عليه وسلم ألله عليه وسلم التوحيه القرآن وهنا يظهر الوعى السياسي عند الصحابة عليه الرسول صلى الله عليه وسلم التوحيه القرآن وهنا يظهر الوعى السياسي عند الصحابة على التعاد على ممارسة الشورى وهنا يظهر الوعى السياسي عند الصحابة

(۱) العمري: أكرم ضياء ، ١٤١٥هــ، السيرة النبوية الصحيحة ، ط٦، مكتبة العلوم والحكم ، المدينة المنورة، ص ٣٨٠ .

## المطلب الثاني: دور القائد في تطبيق مضمون رفع الروح المعنوية والتفاؤل:

لا شك أن لارتفاع الروح المعنوية أثر عظيم في أداء الجند في ميدان القتال، ولـذا حرص عليه النبي صلى الله عليه وسلم في غزوة أحد وفي غيرها من غزواته، ومن ذلك حبه صلى الله عليه وسلم للفأل الحسن، وكراهيته للتطير والتشاؤم، وعرف كل قائد محنك أهمية الروح المعنوية للجند فحاول رفعها في جنده بما يستطيع، وما أهمله أو فرط فيه قائد إلا ندم وخسر في أحرج اللحظات، (( وقد كان نابليون بونابارت يقول : " قيمة المعنويات بالنسبة للقوى المادية تساوي ثلاثة على واحد" أي أن الجيش تكون قيمته ٥٧% في الناحية المعنوية و ٥٦% في الناحية المادية ))(۱)، ولئن كانت الأسلحة الفتاكة الحديثة قد أثرت اليوم، إلا أن اعتبار المعنويات ما زال له الأثر الكبير على أداء الجند (( لقد كان الجيش الإيطالي في الحرب العالمية الثانية (١٩٣٩ - ١٩٤٥م) مجهزاً بأحسن التجهيزات، ومسلحاً بأفتك الأسلحة، ومنتظماً وفق أحدث أساليب التنظيم، ومدرباً وفق أحدث أساليب التدريب، إلا أن معنوياته لم تكن عالية بالرغم من كل ذلك، لهذا كان الحلفاء يعتبرون المواضع الي يحتلها الجيش الإيطالي فراغاً عسكرياً، وكان هذا الجيش يستسلم بسهولة ويسر للحلفاء في كل معركة يخوضها ))(۱).

إذاً ينبغي على القائد المسلم أن يولي هذا الأمر ما يستحقه، وله في رسول الله صلى الله عليه وسلم أسوة حسنة حيث كان يعتني صلى الله عليه وسلم به وبكل أمر يدخل على نفس المسلم الفرح والسرور ويجعل حالته النفسية في أحسن أحوالها .

#### فما المراد بالمعنويات ؟

المعنويات هي : (( القوى الكامنة في صلب الإنسان التي تكسبه القابلية على الاستمرار في العمل، والتفكير بعزم وشجاعة، مهما اختلفت الظروف المحيطة به ))<sup>(٣)</sup> .

#### أساليب القائد في رفع الروح المعنوية:

1 - التذكير: وهذا أقوى أساليب القائد المسلم في رفع الروح المعنوية لدى جنده، فينبغي التركيز على هذا الأمر والتذكير به ومما يمكن أن يذكر به الجند لرفع الروح المعنوية لديهم:

1) التذكير بالقضاء والقدر: وأنه لن تموت نفس حتى تستوفي رزقها وأجلها وهذا الذي صنعه النبي صلى الله عليه وسلم في غزوة أحد حيث قام صلى الله عليه وسلم خطيباً في

<sup>(</sup>۱) خطاب، ۱۳۹۲هـ، مرجع سابق، ص ۱۳

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، ص ١٤.

<sup>(</sup>٣) خطاب، ١٣٩٣هـ، مرجع سابق، ص ١٦.

أصحابه فكان مما قاله لهم في ذلك اليوم : (( وأنه قد نفث في روعي الروح الأمين: أنه لـن تموت نفس حتى تستوفي أقصى رزقها، لا ينقص منه شيء، وإن أبطأ عنها ))(١) .

ب) التذكير بفضل الجهاد والاستشهاد: فهذا من أعظم المحفزات وهو مما ورد في خطبة النبي صلى الله عليه وسلم يوم أحد حيث قال صلى الله عليه وسلم: " فإن جهاد العدو شديدٌ كريه، قلَّ من يصبر عليه إلا من عزم الله تعالى رشده، فإن الله تعالى مع من أطاعه، وإن الشيطان مع من عصاه، فافتتحوا أعمالكم بالصبر على الجهاد، التمسوا بذلك ما وعدكم الله تعالى "(٢).

ج) التذكير بالشجاعة والثبات والإقدام: كما اشترط النبي صلى الله عليه وسلم على أبي دجانة رضي الله عنه عنه حين أعطاه سيفه قبل بدء معركة أحد واشترط عليه ألا يقاتل به في الكيّول الذي هو مؤخرة الصفوف ولذا أنشد أبو دجانة رضى الله عنه:

وكان صلى الله عليه وسلم أشجع الناس وأثبتهم قلباً حتى إن الشجاع كان الذي يحاذي بالنبي صلى الله عليه وسلم إذا حمي الوطيس، كما ثبت صلى الله عليه وسلم في أحرج اللحظات في أحد وحنين . فعلى القائد المسلم التركيز على مثل هذه المعاني الإيمانية اليت تدفع الجند للبذل والتضحية والصبر على مكاره الجهاد .

#### ٢ - القيادة المتميزة:

لا شك أن للقائد تأثير عظيم على جنده، وكلما تكاملت فيه صفات القيادة كان تأثيره أعظم وأعمق، ولذا كان للنبي صلى الله عليه وسلم ذلك التأثير العجيب على أصحابه الذين افتتحوا الأقاليم شرقاً وغرباً في المدة اليسيرة فقد رأوا فيه صلى الله عليه وسلم أعظم مثال للقائد الناجح المثالي في كل مجال، وكان من رجاله خالد بن الوليد رضي الله عنه الذي كان رجاله (( يفعلون الأعاجيب في ميدان القتال تحت رايته، ذلك لأنه كان : ( لا ينام ولا ينيم ) بالإضافة إلى مزاياه القيادية الأخرى ))() فهذا أحد رجاله رضي الله عنهم الذين

<sup>(</sup>۱) تقدم في ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) تقدم في ص ٣٣.

<sup>(</sup>٣) تقدم في ص ٣١.

<sup>(</sup>٤) خطاب، ١٣٩٣هـ، مرجع سابق، ص ٢٤.

تربوا على يديه وتأثروا به، فيجب على من تصدى للقيادة ليحظى بثقة رجاله واستبسالهم أن يكون ذا تأثير فيهم وهذه والله وأضعافها متحققة في شخص رسول الله صلى الله عليه وسلم، فعلى كل قائد مسلم يريد لنفسه التأثير في جنوده والنجاح في تحقيق أهدافه الاقتداء برسول الله صلى الله عليه وسلم ليحصل له مطلوبه.

\* الحرب الإعلامية والنفسية: ففي هذا العصر بالذات صار للإعلام تأثير عظيم في توجهات الناس وآرائهم فقد يصور الجلاّد على أنه الضحية أو العكس، فالقائد المسلم يحرص على العناية بتحفيز الجنود والناس عموماً ورفع معنوياتم عن طريق الإعلام وإضعاف تأثير الإعلام المضاد لئلا يؤثر في معنويات الناس سلباً، وقد صارت الحرب الإعلامية والنفسية اليوم فناً وعلماً يدرس وتنفق عليه الأموال الكثيرة لما له من تأثير في توجيه الرأي العام وحفز الهمم تجاه الهدف المراد الوصول إليه والنبي صلى الله عليه وسلم لم يغفل هذا الجانب بالوسائل المتاحة في ذلك العصر كما حذّل معبد الجزاعي قريشاً عن تفكيرها في العودة إلى المدينة بعد غزوة أحد، وصنع ذلك أبو سفيان حيث طلب من ركب عبدالقيس تبليغ رسالة يريد أن يخوف بما المؤمنين أن قريشاً أجمعت العزم على الرجوع عبدالقيس تبليغ رسالة يريد أن يخوف بما المؤمنين أن قريشاً أجمعت العزم على الرجوع اليهم لاستنصالهم، لكن قابلها النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه رضي الله عنهم بقولهم المناهم المن الله عليه وسلم وأصحابه رضي الله عنهم بقولهم المناهم المناه عله المناه قالها النبي على الرجوع الله علية والنفسية والنفسية والذات في هذا التفريط في العناية بالناحية الإعلامية والنفسية والذات في هذا العصر .

#### الخاتمة

تناول الباحث في هذه الدِّراسة غزوة أحد من حيث أسباها وأحداثها ونتائجها، ثم استنبط المضامين التربوية في الجانب الإيماني والجانب الأخلاقي والجانب السياسي والجانب العسكري، ثم ذكر الباحث التطبيقات التربوية للقائد المسلم في الجوانب الإيمانية والأخلاقية والسياسية والعسكرية، ملتزماً المنهج العلمي في البحث والاستنباط، داعياً الله عز وجل أن يكون قد وفق للصواب وما كان من خطأ أو تقصير فأسأل الله عز وجل أن يستره ويغفره، إن ربي سميع محيب.

وقد توصل الباحث بفضل الله عز وجل إلى مجموعة من النتائج والتوصيات والمقترحات وهي:

# نتائج الدِّراسة:

١- أن هذه الغزوة من أعظم المغازي التي كان لها اثر كبير في التربية بالأحداث وتنقية الصف المسلم، وانكشاف المنافقين على حقيقتهم .

٢- ظهر من خلال غزوة أحد أهمية الإخلاص لله وتنقية النية في الخروج للجهاد في سبيل
 الله وهذه بلا شك تبين أهمية التربية الإيمانية وثمرتها .

٣- أظهرت غزوة أحد نماذج عالية من حسن خلق النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه حتى في حال الحرب تمثلت في عدة أمثلة للعفو والصفح والمواساة والترفع عما يشين . وهذا يبين مترلة الخلق من الإسلام ويوجب العناية بتأصيل مكارم الأخلاق .

٤- أظهرت غزوة أحد بجلاء بعض ما تميز به النبي صلى الله عليه وسلم في حسن سياسته لأمور الحرب والسلم كما في التطبيق الراقي منه صلى الله عليه وسلم لمبدأ الشورى وتأمين من في المدينة من النساء والضعفة وغير ذلك مما ظهر في هذه الغزوة .

٥- تبين من خلال غزوة أحد القدرات العالية التي اتصف بها النبي صلى الله عليه وسلم في الجانب العسكري كما في حسن اختياره لمكان معسكره وإحكام خطته وثباته صلى الله عليه وسلم وغيرها من القدرات العسكرية العالية التي أظهرها هذه الغزوة .

٦- في هذه الغزوة تطبيقات يمكن أن يستفيد منها القائد التربوي أو السياسي أو العسكري
 كلٌّ في مجاله كما في تطبيق الشورى والصدق والسرية والكتمان واتخاذ القرار الشجاع
 والسليم في الوقت المناسب .

٧- اشتملت هذه الغزوة على نماذج سامقة من حب الصحابة الصادق للنبي صلى الله عليه وسلم تجلت في مواطن كثيرة من بداية الغزوة إلى منتهاها .

٨- أظهرت هذه الغزوة أن السنن الربانية لا تحابي أحداً، فحين حالف الرماة أمر النبي صلى
 صلى الله عليه وسلم تخلف عنهم النصر الذي وعدوا به لأن من شروطه طاعة النبي صلى
 الله عليه وسلم .

9- أظهرت هذه الغزوة الصفات والقدرات القيادية العالية التي يتمتع بها النبي صلى الله عليه وسلم والتي ينبغي أن تدرس ويستفاد منها في تربية القادة ، سواء كانوا قادة تربويين أو سياسيين أو عسكريين .

١٠ أظهرت هذه الغزوة الحقد الذي يكنه اليهود للنبي صلى الله عليه وسلم والمؤمنين وفرحهم بما يصيب المؤمنين من نكبات ومصائب.

#### التوصيات:

في نهاية هذه الدراسة يوصى الباحث بمجموعة من التوصيات:

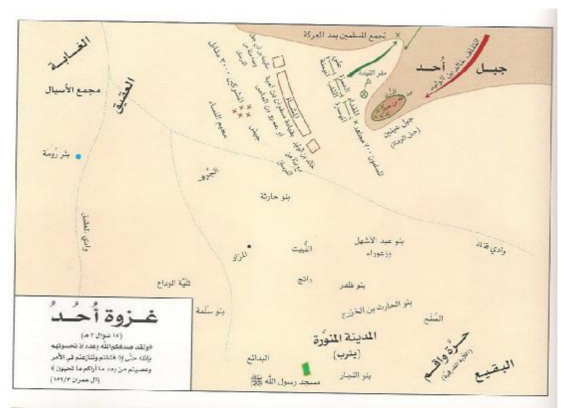
- 1) أن تضاف لطلاب قسم التربية الإسلامية ممن ليسوا من الكليات الـــشرعية مقــررات إضافية من الكليات الشرعية لتثري ثقافتهم الشرعية حتى يتمكنوا من اســـتلهام الـــدروس التربوية من الموضوعات الشرعية .
- أن يوجه طلاب التربية الإسلامية لدراسة السيرة النبوية وغيرها من الموضوعات الشرعية
   دراسة تربوية ليقدموا للأمة تلك الموضوعات تربوياً بما يفيد الأمة من حاضرها ومستقبلها .

- ٣) القرآن الكريم والسنة المطهرة لا ينضبان على مرِّ الزمان فحبذا الاستفادة مما فيهما مــن كنوز في النواحي التربوية .
- ٤) ينبغي دراسة النواحي التربوية في السيرة النبوية في المناهج الدراسية وألا يكتفى بمجرد سرد الأحداث والوقائع .
- الاهتمام بالتربية على المبادئ التربوية كالشورى وغيره ابتداء من البيت ثم في كافة مؤسساتنا وتأصيل هذه المبادئ وتربية الناشئة عليها وتفعليها عملياً.
- 7) الاهتمام بدراسة النواحي القيادية والإدارية التي كان يتمتع بها النبي صلى الله عليه وسلم في كافة مؤسساتنا وتأصيل ذلك تأصيلاً شرعياً وتربوياً فإنه صلى الله عليه وسلم القدوة الكاملة وقد أظهرت هذه الغزوة شيئاً من ذلك .
- ٧) يوصي الباحث بأن يكون هناك تنسيق وتكامل بين الكليات الشرعية وكليات التربية ليستفيد كل منهما من الآخر .
- ٩) يوصي الباحث بتدريس مادة السيرة النبوية هذا المسمى في مراحل التعليم العام من مولد النبي صلى الله عليه وسلم إلى وفاته .

#### المقترحات :

٢- يقترح الباحث إجراء دراسة عن تعامل النبي صلى الله عليه وسلم مع المخالفين له من الكفار والمنافقين واليهود وغيرهم ودلالات ذلك التربوية .

# الملاحق:





أبو خليل: شوقي ، ١٤٢٥هـ ، أطلس السيرة النبوية ، ط٤ ، دار الفكر ، دمشق



جبل الرماة وخلفه جبل أحد





- 177 -

المرجع السابق

# قائمة المصادر والمراجع

#### أولاً: القرآن الكريم وعلومه:

- ١- القرآن الكريم.
- ۲- السعدي: عبدالرحمن بن ناصر ، ۱٤۲۱هـ ، تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام
   المنان، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، لبنان .
- ٣- السيوطي: عبدالرحمن بن أبي بكر، ١٤٢١هـ ، الإتقان في علوم القرآن، ط١، دار الكتب العلمية ، بيروت ، لبنان .
- ٤- الشنقيطي: محمد الأمين بن محمد المختار، ٢٦٦ هـ، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ط١، دار عالم الفوائد، مكة المكرمة ، السعودية .
- ٥- الشوكاني: محمد بن علي، ١٤٢٣هـ، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدرايـة من علم التفسير، دار الحديث، القاهرة، مصر.
- ٦- الطبري: محمد بن جرير، ١٤٠٥هـ، جامع البيان عن تأويـــل آي القـــرآن ، دار
   الفكر، بيروت، لبنان .
  - ٧- ابن عاشور: محمد الطاهر، ١٩٩٧م، التحرير والتنوير، دار سحنون، تونس.
  - ٨- قطب: سيد، ١٤٠٨هـ، في ظلال القرآن، ط١٥، دار الشروق، بيروت ، لبنان .

#### ثانياً: السنة النبوية:

- 9- الألباني: محمد ناصر الدين ، ٤٠٨ هـ، المستدرك على الصحيحين، ط١ ، دار الكتب العلمية، بيروت ، لبنان .
- ۱۰ البخاري: محمد بن إسماعيل ، ۱۶۰۷هــ، صحيح البخاري ، ط۳ ، دار ابن كثير ، بيروت ، لبنان .
- ۱۱- الترمذي: محمد بن عيسى ، ١٤٢٤هـ، سنن الترمذي ، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، لبنان .
- 17- الحاكم: محمد بن عبدالله ، 111 هـ، المستدرك على الصحيحين ، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت ، لبنان .

- ۱۳- ابن حجر: أحمد بن علي ، ٢٦٦ هـ، فتح الباري بشرح صحيح البخاري، ط١، دار طيبة للنشر والتوزيع، الرياض، السعودية .
- ١٤ أبو داود: سليمان بن الأشعث ، ١٤١٩هــ، سنن أبي داود ، ط١ ، مؤسسة الريان،
   بيروت ، لبنان .
- ٥١- القشيري: مسلم بن الحجاج ، ١٤٢٧هـ، صحيح مسلم، ط١ ، دار طيبة للنــشر والتوزيع، الرياض، السعودية .
- ١٦- المباركفوري: محمد عبدالرحمن ابن عبدالرحيم، ١٤٢٤هـ، تحفة الأحوذي بــشرح جامع الترمذي ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت ، لبنان .

#### ثالثاً: السيرة النبوية:

- ١٧- أحمد: مهدي رزق الله ، ١٤٢٤هـ، السيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية، ط١، دار إمام الدعوة، الرياض ، السعودية .
- ١٨ باشميل: محمد أحمد ، د.ت، غزوة أحد، مكتبة الملك عبدالله المركزية ، جامعة أم القرى، مكة المكرمة ، السعودية .
- ١٩ البوطي: محمد سعيد، ١٤٢٨هـ، فقه السيرة النبوية، ط١، دار الفكر، دمشق ، سورية .
- · ٢ الشامي: محمد بن يوسف ، ١٤٢٨هــ ، سبل الهدى والرشاد في سيرة حير العباد . ٢ ، ط٢ ، دار الكتب العلمية، بيروت ، لبنان .
- ٢١- أبو شهبة: محمد محمد، السيرة النبوية في ضوء القرآن والسنة، دار القلم، دمشق، سورية .
- ٢٢ العُمَري: أكرم ضياء ، ١٤١٥هـ.، السيرة النبوية الصحيحة ، ط٦، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة ، السعودية .
- ٢٣ الغزالي: محمد ، ١٤٢٨هـ، فقه السيرة ، ط٨ ، دار الدعوة ، الإسكندرية ، مصر .
- ٢٤ ابن القيم: محمد بن أبي بكر ، ١٤٠٧هـ، زاد المعاد في هدي خير العباد ، ط٤، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، لبنان .
- ٥٥ ابن كثير: أبو الفداء إسماعيل ، ١٤٢٦هـ، البداية والنهايـة ، ط٢، دار الكتـب العلمية ، بيروت ، لبنان .

- ٢٦- المباركفوري: صفي الرحمن ، ٢٠٦هــ، الرحيق المختوم ، ط٣ ، مطابع رابطــة العالم الإسلامي ، حدة ، السعودية .
- ٢٧- الندوي: علي الحسني ، ٢٢٦ هـ، السيرة النبوية ، ط١، دار القلم، دمـشق ، سورية .
- ٢٨ ابن هشام: عبدالملك بن هشام بن أيوب ، ٤٢٤ هـ. ، السيرة النبويـة ، ط٢، دار
   الكتب العلمية، بيروت ، لبنان .

## رابعاً: المعاجم واللغة:

- ٢٩ الأصفهاني: الحسين بن محمد ، د.ت، المفردات في غريب القرآن، دار المعرفة،
   بيروت، لبنان .
- ٠٣- الجرجاني: علي بن محمد ، ٥٠٤٠٥، التعريفات ، ط١، دار الكتاب العربي ، بيروت، لبنان .
- ٣١- ابن فارس: أحمد بن فارس بن زكريا، ٢٢٢ هـ، معجم مقاييس اللغة ، ط١، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، لبنان .
- ٣٢- الفراهيدي: الخليل بن أحمد ، ٤٢٤ ه... كتاب العين، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت ، لبنان .
- ۳۳- ابن منظور: محمد بن مكرم ، ٢٠٠٥م ، لسان العرب ، ط٤، دار صادر ، بيروت ، لبنان .
- ٣٤- النووي: يحيى بن شرف ، ١٩٩٦م، تهذيب الأسماء واللغات ، ط١، دار الفكر ، بيروت ، لبنان .

# خامساً: المراجع العامة:

- ٣٥- إبراهيم والكلزة: فوزي طه، رجب أحمد، ١٤٠٦هـ، المناهج المعاصرة، ط٢، مكتبة الطالب الجامعي، مكة المكرمة، السعودية.
- ٣٦- باقارش والسبحي: صالح سالم ، عبدالله محمود ، ١٤١٧هـ ، أصول التربية العامـة والإسلامية ، ط٢، دار الأندلس ، حائل ، السعودية .

- ٣٧- ابن تيمية: أحمد بن عبدالحليم، ١٤٠٣هـ، الاستقامة ، مطابع الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة ، السعودية .
- ٣٨- الجعوان: محمد بن ناصر ، ١٤٠٣هـ.، القتال في الإسلام ، ط٢، مطابع المدينة، الرياض، السعودية .
- ٣٩ جمل الليل: محمد جعفر ، ١٤٢٣هـ ، المساعدة الإرشادية النفسية، ط٢، الدار السعودية ، حدة ، السعودية .
- ٠٤ الحازمي: خالد بن حامد، ٢٠٠ ه.، مراحل النمو في ضوء التربية الإسلامية، ط١، دار عالم الكتب، الرياض، السعودية .
- ١٤ خطاب: محمود شيت ، ١٩٦٠م ، الرسول القائد، ط٢، مكتبة الحياة ، بيروت ،
   لبنان.
- ٤٢ خطاب: محمود شيت، ١٣٩٢هــ، الإسلام والنصر، ط١، دار الفكر، بـــيروت، لبنان.
- 27 الخطيب: شريف الشيخ صالح ، ٢٥ ١ ه...، السنن الإلهية في الحياة الإنسانية، ط١، مكتبة الرشد ، الرياض، السعودية .
- ٤٤ أبو خليل: شوقي ، ٢٥٠هـ، أطلس السيرة النبوية ، ط٤ ، دار الفكر ، دمشق ،
   سورية .
- ٥٥ خياط: محمد جميل بن علي ، ١٦١٦هـ، الإعداد الروحي والخلقي للمعلم والمعلمة، ط٢، دار القبلة ، حدة ، السعودية .
- 23 زيدان: عبدالكريم، ١٤١٧هـ ، السنن الإلهية في الأمم والجماعات والأفراد في الشريعة الإسلامية ، ط٣، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، لبنان .
- ٤٧ السفاريني: محمد بن أحمد ، ١٤٢٣هـ، غذاء الألباب شرح منظومة الآداب ، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت ، لبنان .
- ٤٨ السلمي: محمد بن صامل، ١٤١٨هـ ، منهج كتابة التاريخ الإسلامي، ط٢، دار الرسالة العلمية، مكة المكرمة، السعودية .
- 9 ٤ الشاطبي: القاسم بن فيرة، ٧ ٠ ٤ ١ هـ.، حرز الأماني ووجه التهاني ، ط١، دار الكتاب النفيس ، بيروت ، لبنان .

- ٥ الشراح: يعقوب أحمد ، ٢٣ ١ هـ ، التربية وأزمة التنمية البشرية ، مكتب التربية العربية العربية .
- ٥١ الشلهوب: فؤاد بن عبدالعزيز ، ١٤٢٣هـ، كتاب الآداب ، ط١، دار القاسم ، الرياض، السعودية .
- ٥٢ أبو طالب المكي: محمد بن علي ، ١٤٢٦هـ، قوت القلوب ، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت ، لبنان .
- ٥٣ ابن عبدالبر: يوسف بن عبدالله ، ١٤١٢هـ ، الاستيعاب في معرفة الأصحاب ، ط١، دار الجيل ، بيروت ، لبنان .
- ٥٤ ابن عبدربه: أحمد بن محمد ، ١٤٢٠هـ ، العقد الفريد ، ط٣، دار إحياء التراث
   العربي، بيروت ، لبنان .
- ٥٥- العقلا: عبدالله فريح، ١٤٢٣هـ ، إعداد الجندي المسلم: أهدافه وأسسه ، ط١، مكتبة الرشد ، الرياض ، السعودية .
- ٥٦ عبيدات : ذوقان ، ٤٢٤ هـ.، البحث العلمي ، إشراقات للنشر والتوزيع ، جدة ، السعودية .
- ٥٧ الغزالي: محمد ، ٤٢٩ هـ، عقيدة المسلم ، ط٥، دار الدعوة، الإسكندرية ، مصر .
- ٥٨ فودة وعبدالله : حلمي محمد، عبدالرحمن صالح ، ١٤١٢هـ ، المرشد في كتابة الأبحاث، ط٦، دار الشروق ، جدة، السعودية .
- 9 ٥ ابن قدامة : عبدالله بن أحمد، ١٤١٥هـ ، لمعة الاعتقاد، ط٣، مكتبة طبرية، الرياض، السعودية .
- ٠٦- ابن القيم: محمد بن أبي بكر، ١٣٩٣هـ ، الفوائد، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت، لبنان .
- 71 ابن القيم: محمد بن أبي بكر، 1111هـ، الداء والدواء ، ط٣، دار الكتب العلمية، بيروت ، لبنان .
- 77- ابن القيم: محمد بن أبي بكر، ١٣٩٣هـ، مدارج الـسالكين، ط٢، دار الكتـاب العربي، بيروت، لبنان .

- ٦٣ ابن القيم: محمد بن أبي بكر، ١٩٧٣م ، إعلام الموقعين عن رب العالمين، دار الجيل، بيروت، لبنان .
- 37- ابن القيم: محمد بن أبي بكر، ٦٦٤ هـ ، مفتاح دار السعادة ومنثور ولاية أهـل العلم والإرادة، ط١، دار عفان ، الخبر ، السعودية .
- ٥٥ الماوردي: علي بن محمد ، ١٤٠٨هـ ، أدب الدنيا والدين، ط١، دار إحياء العلوم، بيروت، لبنان .
- 77 المحلاوي: رمضان ، ٢٦٦هـ.، من أخلاق الإسلام ، ط١، مركز الكتاب للنشر، القاهرة ، مصر .
- 77 ابن مفلح: محمد بن مفلح ، ١٤١٧هـ ، الآداب الشرعية والمنح المرعية، ط٢، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، لبنان .
- ٦٨ المهر: غازي إسماعيل ، ١٩٩٤م ، مبادئ الحرب في صدر الإسلام، ط١، دار الفرقان، عمّان ، الأردن .
  - ٦٩ نوفل : أحمد ، ١٤٠٦هـ ، الحرب النفسية ، ط٢، دار الفرقان ، عمّان ، الأردن .

## سادساً: الرسائل العلمية والدوريات:

- · ٧- الباكري: حسين أحمد ، ١٣٩٩هـ.، مرويات غزوة أحد، رسالة ماجـ ستير غـ ير منشورة، قسم الدراسات العليا، قسم السنة المشرفة، الجامعة الإسـ الامية ، المدينــة المنورة ، السعودية .
- ٧١- بامدحج: محمد عيظة ، ١٤١٦هـ، غزوة أحد: دراسة دعوية، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الدعوة والإعلام، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، الرياض ، السعودية .
- ٧٢- الجريوي: عبدالرحمن بن عبدالعزيز، ١٤١٩هـ، السياسية العسكرية في غزوة أحد، رسالة ماجستير غير منشورة، المعهد العالي للقضاء، قسم السياسة الشرعية، جامعـة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، الرياض ، السعودية .

- ٧٣- الحواس: محمد عبدالعزيز ، التدابير الأمنية من خلال غزوتي بدر وأحد ، رسالة ماحستير غير منشورة من قسم الدعوة والإعلام، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ، الرياض ، السعودية .
- ٧٥- الطنطاوي: ممدوح إبراهيم ، ٢٤٢٤هـ، أخلاقيات الحرب في الإسلام ، مجلة الجندي المسلم ، العدد: ١١٢ ، الرياض ، السعودية .
- ٧٦- عابد: محمد بن بكر بن إبراهيم ، ٩٠٩هـ.، حديث القرآن عن غزوة بدر وأحد والحديبية وفتح مكة وحنين وتبوك، رسالة دكتوراه غير منشورة ، قـسم التفـسير، الجامعة الإسلامية ، المدينة المنورة، السعودية .
- ٧٧- النذير: بندر بن عبدالله ، ٢٥ ١ هـ، العقيدة العسكرية الإسلامية، مجلة الجندي المسلم، العدد: ١١٧ ، الرياض السعودية .
- ٧٨- الهزاع: عبدالرحمن ناصر ، ٥٠٥ هـ، الحرب النفسية في عصر النبوة، رسالة ماحستير غير منشورة ، كلية الدعوة والإعلام، جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، الرياض، السعودية .