تطهير الطوية بتحسين النية للإمام علي بن سلطان محمد القاري المتوفى سنة: ١٠١٤هـ

# دراسة وتحقيق

د.محمد حسين عودة جمعة الكبيسي د. محمد أحمد مطر الدليمي التدريسيّان في جامعة الأنبار/ كلية العلوم لإسلامية

۹۱٤٣٠ عاهـ

# بسم الله الرحمن الرحيم المقدمة

الحمد لله الذي شرع لنا من الدين أتم بيان، وفقه من أراد به الخير بكل دقة وأمان، والصلاة والسلام على سيدنا محمد الرسول الأمين وصفوته من الملائكة والإنس والجان، وعلى آله الطيبين الطاهرين، وأصحابه الغُرّ الميامين الذين عملوا على نشر هذا الدين بالحجة والدليل الواضح والبرهان المبين، وبعد:

فقد أكرم الله عزَّ وجلَّ البشرية عامة والعرب خاصة برسالة سماوية فاضلة، أتمت الشرائع السابقة لها و أكملتها، فانتظمت فيها حياة الإنسان عبادة بانتظام العلاقة مع الخالق، ومعاملة بضبط العلائق مع المخلوقات، واجتهد علماء المسلمين و برعوا في بيان الشريعة الإسلامية وتحديد العلاقات و ضبطها لتكون منهجاً للحياة يرقى في التطبيق لينتظم مع أركان هذه الشريعة.

وتأتي أهمية البحث في استعراض بعض الأحاديث عن النبي r والمتعلقة بالنيَّة، وبعض الروايات الأخرى ذات العلاقة. مع بيان معنى النيَّة وفضيلتها في الكتاب والسنة، وآفات عدم تصحيح النيَّات. وشرح تفصيلي لهذه المسألة الدقيقة من مسائل العبادات.

وقد اقتضت دراستنا هذه أن تكون مقسَّمة على مقدمة وأربعة مباحث وخاتمة:

أما المقدمة: فقد بينا فيها، أهمية المخطوط، وسبب اختياره.

والمبحث الأول: ترجمة الإمام على القاري، وفيه خمسة مطالب:

المطلب الأول: اسمه ولقبه، ومولده، وطلبه للعلم

المطلب الثاني: ثناء العلماء عليه، وأقوالهم فيه.

المطلب الثالث: من شيوخه وتلاميذه.

المطلب الرابع: مصنفاته العلمية.

المطلب الخامس: وفاته.

والمبحث الثاني: دراسة عن المخطوط المُؤلِّف، وفيه سبعة مطالب:

المطلب الأول: اسمه وتوثيق نسبته إلى مؤلفه.

المطلب الثاني: أهمية الكتب والباعث على تحقيقه.

المطلب الثالث: منهجه في الكتاب.

المطلب الرابع: أسلوبه في تأليف الكتاب.

المطلب الخامس: مصادره في الكتاب.

المطلب السادس: بيان منهج التحقيق ومصطلحاته.

المطلب السابع: النسخ المعتمدة في التحقيق.

والمبحث الثالث: مسائل مختارة من الفقه المقارن

مسألة: حكم مجاورة مكة.

والمبحث الرابع: النص المحقق

فكان عبارة عن تحقيق النص كما هو موجود في المخطوط، وقد تضمن المسائل المتعلقة بالنية، وهي:

- حديث ((نية المؤمن خير من عمله)).
- استشكال ودفعه، وأوجه تفضيل النية على العمل.
- لِمَ لا يعذب الله تعالى الكفار مدة من الزمن بمقدار كفرهم؟.
  - فضيلة النية في الكتاب والسنة.
  - المعاصى لا تتغير عن موضوعاتها بالنية.
    - خطورة الشهوة والهوى.
- مدح العلم وذم الجهل. وعلماء السوء. وتفقد علماء السلف أحوال من يتردد إليهم
  - معنى قوله صلى الله عليه وسلم: ((الأعمال بالنيات)).
- مثال على طاعة تحتمل نيَّات كثيرة. والمباحات تصير من القربات إن صحبتها نية حسنة. ومثال على مباح يصير من القربات بالنية الحسنة.
  - بيان أن النية غير داخلة تحت الاختيار.
  - أصل النية لغة، ومعناها الاصطلاحي.
    - نية الناس في الطاعات.
    - -آفات عدم تصحيح النيات.
  - -شرطا أخذ الوظيفة، والشكوى من علماء السوء.

خاتمة: ذكرنا أهم النتائج التي توصلنا إليها من خلال دراستنا هذه. ثم ذكرنا قائمة للمصادر التي اعتمدناها في تحقيق هذا المخطوط.

وختاماً، فهذا ما قمنا به من جهد سائلين المولى القدير أن نكون قد وقُقْنا في عملنا، وأن يجعله خالصاً لوجهه الكريم وأن ينفعنا به وينفع به إنه على ما يشاء قدير، وآخر دعوانا أن الحمد شه رب العالمين، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

الباحثان

# المبحث الأول ترجمة الإمام علي القاري

وفيه خمسة مطالب:

# المطلب الأول اسمه، ومولده ولقبه، وطلبه للعلم

#### اسمه، ولقبه:

هو العالم الفاضل الشيخ أبو الحسن نور الدين علي بن سلطان بن محمد الهروي المكي الحنفي المعروف بالقاري، عُرِفَ بالقاري؛ لأنه كان إماماً في القراءات، كما يعد أحد صدور العلم الأفاضل في القرن الحادي عشر، وعمدة المحققين الأماثل فيه، ومن أشهر أعلامه، والإمام الفقيه المحدث الأصولي المفسر المقرئ المتكلم النظار الصوفي المؤرخ والنحوي والأديب (۱).

### مولده، وطلبه للعلم:

ولد بهرَاة (٢)، أعظم مدن خراسان وأكثرها شأناً وعلماً وفضلاً، ثم اختار مجاورة الحرمين، حيث رحل إلى مكة المكرمة فاستوطنها، وأخذ عن جماعة من المحققين، وعمن قصدها من العلماء، فجمع العلم عن علماء العرب والعجم (٣).

وكان سبق أن تلقى عن علماء هراة فجمع الفضل من أطرافه بتلقين العلم عن علماء العرب والعجم، وذُكر أنه كان يكتب في كل عام مصحفاً بخطه الجميل وعليه طرز (٤) من القراءات والتفسير فيبيع فيكفي في قوت مسلم مسير فيبيع العسام. وآتاه الله الذكاء النادر، والعقل الراجح، والفهم الدقيق، والصبر على التنقيح والتدقيق، والشغف العجب بالتحقيق مع البيان السهل القريب (٥).

## المطلب الثاني

## ثناء العلماء عليه، وأقوالهم فيه

اتفق قول الشيخ سليمان المقري المصري والشيخ يحيى الحبَّاب المكي في فضيلة الإمام القاري بقولهم: " هو علامة زمانه، وواحد عصره وأوانه، والمفرد الجامع لأنواع العلوم العقلية والنقلية، والمتضلع في علوم القرآن والسنة، وعالم البلد الحرام والمشاعر العظام، وأحد جماهير الأعلام، ومقدم مشاهير أولي التحقيق والإفهام، وشهرته كافية عن إطراء وصفه"(1).

ذُكر أنه كان يكتب في كل عام مصحفاً بخطه الجميل وعليه طرز من القراءات والتفسير، فيبيعه ويكفيه قوته من العام إلى العام.

وقد طبقت شهرته الآفاق في عصره، فقد اشتهر ذكره وذاع صيته، ونال المقام العلمي الجدير به، وما زال يفيد الناس بعلمه وآثاره إلى يوم وفاته في شوال سنة 1.15 هـ، والى يومنا هذا ().

#### المطلب الثالث

#### من شيوخه وتلاميذه

بعد أن رحل إلى مكة أخذ بها عن الأستاذ أبي الحسن البكري، والسيد زكريا الحسيني، والشهاب أحمد بن حجر المكي الهيثمي، والشيخ أحمد المصري تلميذ القاضي زكريا، والقطب النهروالي، والشيخ عبد الله السندي، والعلامة قطب الدين المكي وغيرهم  $^{(\Lambda)}$ . ومن تلاميذه محدث الهند عبد الحق بن سيف الدين الدهلوي، مؤلف اللمعات شرح المشكاة، والتبيان في أدلة مذهب الإمام أبي حنيفة النعمان، توفي سنة ١٠٥٢ه  $^{(P)}$ .

## المطلب الرابع

#### مصنفاته العلمية

أوتي الملاعلي القاري الذكاء النادر والعقل الراجح والفهم الدقيق والصبرعلى التنقيح والتدقيق والشغف العجيب بالتحقيق، مع البيان السهل الممتع المقنع القريب، فأمكنه العوم في كل العلوم، وضرب منها بأوفر سهم، فألف التآليف الكثيرة النافعة والفريدة التي أربت على ١٢٥ مؤلفاً ما بين كتاب يزيد على عشرة مجلدات ورسالة في وريقات، في الفقه والحديث والتفسير والقراءات والأصول وعلم الكلام والفرائض والتصوف والتاريخ والطبقات والتراجم والأدب واللغة والنحو وعلم الوضع وغيرها. بلغة سهلة ممتعة وعبارات جامعة مانعة واستيفاء للبحث بشكل نادر غريب (١١).

قال اللكنوي: "وكل مؤلفاته نفيسة في بابها، فريدة مفيدة، بلَّغته إلى مرتبة المجددين، على رأس الألف من الهجرة "(١٢).

وقد صَعب َ حصر مؤلفاته وضبطها على القدماء والمحدثين، مع وفرة المراجع التي ترجمت له، فعد ً له البغدادي في هدية العارفين قريباً من سبعة ومائة كتاب، وعد له الجشتي (١٣) صاحب البضاعة المرجاة أربعة وثلاثين ومائة كتاب، وعد بروكلمان (١٤) نحو خمسة وثمانين ومائة كتاب، ولم يزد مرجع من المراجع – فيما أعلم – على ذلك. وقد اشتهرت مؤلفاته وذاعت، وكثرت نسخها، حتى ملأت المكتبات، فلا نكاد نجد مكتبة إلا وفيها أثر من آثاره (١٥).

قال الأدنروي: "كان مشهوراً بالعلم والفضيلة ومؤلفاً في جميع الفنون، ومؤلفاته كثيرة جداً، ومن مؤلفاته تفسير القرآن العظيم قد اشتهر اسمه ب(تفسير الهروي) "(١٦).

ومن أهم مؤلفاته: شرح المشكاة المسمى " بالمرقاة "، وشرح الشمائل المسمى "بجمع الوسائل"، وشرح الشفاء، ومصطلحات أهل الأثر على شرح نخبة الفكر، وشرح الحصن الحصين المسمى " بالحرز الثمين "، وشرح الشاطبية في القراءة، وشرح مختصر الوقاية في الفقه، وفتح باب العناية

بشرح النقاية (۱۷). شرع في تحقيقه العلاَّمة الفاضل الشيخ عبد الفتاح أبو غدة وأنجز الجزء الأول قبل وفاته. وله الأثمار الجنبَّة في طبقات الحنفية (۱۸).

وقد ردَّ على من قال: "يصح قول فرعون [أَنَا رَبُّكُمُ الْأَعْلَى] (١٩)، أي وإن كان الكل أرباباً نسبة ما، فأنا أعلى منكم بما أعطيته في الظاهر من الحكم فيكم، فكان فرعون عين الحق"، برسالة سمَّاها " فرَّ العون من مدَّعي إيمان فرعون" أجاد فيها وأفاد جزاه الله خيراً (٢٠)، وغير ذلك.

قال العصامي في وصفه: "الجامع للعلوم النقلية والعقلية والمتضلع من السنة النبوية، أحد جماهير الأعلام ومشاهير أولي الحفظ والإفهام. واشتهر ذكره وذاع صيته، وألف التآليف المفيدة لكنه امتحن بالاعتراض على الأئمة لا سيما الشافعي وأصحابه واعتراضه على الإمام مالك في إرسال اليد في الصلاة وألَّف في ذلك رسالة"(٢١).

كما له شرح على موطأ الإمام مالك رواية محمد بن الحسن في مجلدين مشتملين على نفائس لطيفة وغرائب شريفة، إلا أن فيه في تتقيد الرجال مسامحات كثيرة (٢٢).

وسبب له ذلك متاعب كثيرة (٢٣).

ولكن الشوكاني ينتصر له بقوله: أقول: "هذا دليل على علو منزلته؛ فإن المجتهد شأنه أن يبين ما يخالف الأدلة الصحيحة ويعترضه سواء كان قائله عظيماً أو حقيراً "(٢٤).

وتصانيفه كلها جامعة مفيدة حاوية على فوائد لطيفة، ولولا ما في بعضها من رائحة التعصب المذهبي لكان أجود وأجود (٢٥).

## المطلب الخامس

## وفاته

وكانت وفاته رحمه الله تعالى بمكة في شوال سنة ١٠١٤ه، أربع عشرة وألف، وقيل: في حدود سنة ١٠١هه، وقيل: سنة ١٠١هه، وقيل: ١٠٤هه الله علماء وقيل: سنة ١٠١هه، وقيل: ١٠٤هه الله علماء الأزهر صلاة الغائب في جمع حافل يجمع أربع آلاف فأكثر، تقديراً منهم لإمامته في العلم والمسدين رحمه الله تعالى ونفعنا بعلمه المنهم والمسدين رحمه الله تعالى ونفعنا بعلمه المنهم والمسته الله تعالى ونفعنا ونفعنا والمنه المنهم والمسته الله تعالى ونفعنا والمنهم والمسته الله تعالى ونفعنا ونفعنا والمنهم و

المبحث الثاني دراسة عن المخطوط المُوَلِّف

المطلب الأول

## اسمه وتوثيق نسبته إلى مؤلفه

اتفقت المصادر التي ترجمت للإمام على القاري على أن كتاب " تطهير الطويَّة بتحسين النيَّة "هي من تأليف الإمام على القاري.

وقد نسب هذا الكتاب للشيخ على القاري جماعة منهم:

- ١- إسماعيل باشا البغدادي في إيضاح المكنون: ٢٩٤/١.
- ٢- ومصطفى بن عبد الله القسطنطيني الرومي الحنفي في هديّة العارفين أسماء المؤلفين
   وآثار المصنفين: ٢/١.
  - ٣- وخليل إبراهيم قوتلاي في كتابه (الإمام على القاري وأثره في علم الحديث) ص١٥٧.

## المطلب الثانى

## أهمية الكتاب والباعث على تحقيقه

لمَّا كان الكتاب بخطه القديم والذي يكثر فيه الغلط والتصحيف، إذا ما قورن بقواعد الإملاء المعاصر، وكان له ما ذكرنا من الميِّزات رغبنا أن نخرجه بوجه جميل، وشَكْلٍ خالٍ من تلك العيوب، ومُحَلَّى بما عملنا فيه مما سنذكره، وذلك تحقيقاً لما قصدناه من:

- ١- إثراء المكتبة الإسلامية بنماذج من تراثتا الفقهي.
- ٢- توقيف شبابنا على ثمار اجتهادات العلماء العاملين من أئمتنا الذين نَفْخر بجهدهم، ونعتز بعلمهم.
- ٣- إبراز مظاهر التوسيع على الأمة، ورفع الحرج عنها في تعدد الحلول والأحكام التي يمكن
   للمكلف أن يعمل بها، ويأخذ ما يراه محققاً لمصلحته الدينية والدنيوية منها.

ونحن نُحبُ أن نلفت النظر إلى انه وان كان يَحقُ للمكلف أن يأخذ بمذهب أي مجتهد من العلماء، فإننا نَحتُّه أن يبحث عمَّا هو أقوى دليلاً، وأكثر استجابة لمواقف الورع والتقوى تنزيهاً لتعبُّده عن مواقع الشُّبهات.

## المطلب الثالث

## منهجه في الرسالة

المؤلف – رحمه الله تعالى – لم يبين لنا منهجه الذي سار عليه ،في المقدمة، لأن من طابع المؤلف أن يبين عمله في مقدمته، وهذا لم نلمسه في تلكم الرسالة .

ومن خلل استقرائنا للرسالة تبيّن لنا منهجه الذي سار عليه، وتُمثل بالخطوات الآتية:

أولاً: بدأ المؤلف في توضيح المسائل التي دار عليها المُؤلَّف، بعد مقدمة موجزةٍ جداً افتتح بها رسالته بالحمدلة والصلاة على النبي ٢٠٠٠ .

ثانياً: بعد ذلك بيّن المؤلف المسائل المتعلقة بالنية.

ثالثاً: يعقب المسألة بذكر من قال بها، مع بيان الدليل (٢٩) .

رابعا: اتسمت تعليقاته بوضوح العبارة، وفي أماكن أخرى بخفائها (٣٠).

خامساً: من منهجه استعمل عبارة الترجيح والمذهب المتبع. إذ كان للإمام القاري في ثنايا رسالته آراء له، منها ما كان في موضع الإيجاز في بيان اختلاف العلماء في المسألة، وكان يفرد آراءه بعبارة (والحاصل) و (وحاصله)، في الإشارة إلى رأيه في المسألة المذكورة آنفاً (٢١).

سابعاً: كان منهجه في النقل من المصادر، على نوعين:

- أ- يذكر اسم المؤلف وكتابه عند النقل منه، مثل قوله: ورواه العسكري في "الأمثال"، والبيهقي في "شعب الإيمان" عن أنس رضى الله عنه.
- ب- يذكر اسم المؤلف ، ويهمل ذكر الكتاب، مثل قوله: قال الرَّاغب: "النية تكون مصدراً واسماً من نويت، وهي توجه القلب نحو العمل".

## المطلب الرابع

# أسلوبه في تأليف الرسالة

يتضح أسلوب الإمام القاري في هذه الرسالة فيما يأتي:

١- إسقاط الهمزة من وسط الكلمة مثل (تؤثر) يكتبها (توثر).

٢-عدم قلب الياء همزة، وإبقاؤه ياءاً مثل (الرئاسة) يكتبها (الرياسة).

٣-يفتقد المخطوط أحياناً إلى وضع النقاط على بعض الحروف، كما هو الحال في الياء مثل (بجهله) يكتبها (بحهله)، و (الجهل) يكتبها (الحهل).

٤- أحياناً ينقل المؤلف الدليل الوارد في المخطوط من آية أو حديث نبوي أو أثر عن السلف ينقله صحيحاً ولكنه غير تام أو كامل النص، لذلك ذكرنا تمامه وكماله في الهامش إتماماً للفائدة وإكمالاً للمعنى.

# المطلب الخامس مصادره في الرسالة

اعتمد الإمام القاري- رحمه الله تعالى- في رسالته على عدة مصادر ، مما يزيد الرسالة توثيقاً وقبولاً لدى أصحاب الاختصاص، ومن المصادرالتي اعتمد عليها :

- الحياء علوم الدين "للإمام الغزالي" فقد اعتمد عليه بشكل كبير؛ ويظهر ذلك من خلال التوافق بينهما في كثير من النصوص، فضلاً عن ذلك استشهاده بالإمام الغزالي بين الحين والآخر ".
  - ٢- "تخريج أحاديث الإحياء" للحافظ زين الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي.
- " الجامع الصحيح المختصر المسمى بـ"صحيح البخاري" لمحمد بن إسماعيل أبي عبد
   الله البخاري الجعفى.
  - ٤- "سنن أبي داود" لسليمان بن الأشعث أبي داود السجستاني الأزدي.
    - ٥- "شعب الإيمان" لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي.
    - ٦- "سنن الدارقطني" لعلى بن عمر أبي الحسن الدارقطني البغدادي.
      - ٧- "كتاب جمهرة الأمثال" لأبي هلال العسكري.

# المطلب السادس بيان منهج التحقيق ومصطلحاته

# أ- منهجنا في التحقيق:

يمكن إيجاز المنهج الذي اتبعناه في التحقيق بما يأتي:

- 1. بتوفيق من الله عز وجل استطعنا الحصول على نسختين من المخطوط، رمزنا للأولى بحرف (أ) وجعلناها هي الأصل، وقد بيّنا سبب جعلها الأصل في وصف النسخ، ورمزنا للأخرى بحرف (ب).
  - ٢. قمنا بنسخ المخطوط، وضبط متنه وفق قواعد الإملاء الحديثة.
- ٣. أحلنا الآيات القرآنية إلى رقم الآية والسورة التي وجُدت فيها، وأحياناً نُكمل الآية إذا جاءت غير تامة، لاسيما إذا كان في إتمامها زيادة في البيان.
- ٤. قمنا بعزو الأحاديث النبوية والآثار المروية عن الصحابة والتابعين إلى الصحيحين والسنن والمصادر الأخرى المتعلقة بهذا الخصوص، وعند عدم وجود اللفظ الوارد في المخطوط أخرجناه بلفظ آخر مع ذكر اللفظ أحياناً، وأخرى نكتفي بذكر كلمة "ينظر" مع المصدر إشارة إلى رواية الحديث بلفظ آخر، وتبعنا في ذلك ذكر رقم الجزء والصفحة ورقم الحديث.
  - ٥. ترجمنا للأعلام المذكورين في الكتاب، وجعلنا ترجمة لكل علم عند ذكره لأول مرة .

- أحلنا النصوص والآراء التي نقلها المؤلف في كتابه عن بعض الصحابة والتابعين وبعض الأئمة إلى المصادر المتعلقة بهذا الخصوص.
- ٧. رجعنا إلى المصادر التي ذكرها المصنف ونقل منها، وفي حالة وجود زيادة في تلك
   المصادر لم يذكرها قمنا بذكرها في الهامش، أو في المتن عند الحاجة لذلك.
- ٨. قمنا بترتيب المصادر في الهامش حسب الترتيب الزمني للمذاهب وهو (الحنفية، المالكية، الشافعية، الحنابلة، الزيدية، الإمامية، الظاهرية)، فإن خالفنا ذلك لأننا نقلنا نصناً من مصدر معين مباشرة أو وجدنا النص المراد تحقيقه وتوثيقه من هذا المصدر فإننا نقوم بذكره ثم نُتبع ذلك بكلمة (وينظر) ثم نذكر بعدها المصادر الأخرى إشارة إلى مخالفة هذا الترتيب.
- وضعنا عناوین فرعیة للرسالة، من خلال ما احتوت علیه فصولها، وجعلناها بین
   حاصرتین.
  - ١٠. أبقينا الكتاب على ما هو عليه في أصل الترتيب.
- 11. التزمنا قواعد الإملاء الحديثة وما عليه منهج البحث العلمي المعاصر، إذ قمنا برسم بعض الألفاظ التي وردت في النص على النحو الذي تتطلبه قواعد الإملاء الحديثة، مثل(الرياسة الرئاسة) وغير ذلك، ولم نُشِر إلى ذلك في الهامش؛ لكثرتها.

## ب :- تفسير رموز ومصطلحات التحقيق :

- الأصل= نسخة المكتبة القادرية ببغداد.
- (ب)= نسخة المدرسة الأحمدية بمدينة حلب.
  - النسختان= هي نسخة الأصل و (ب).
- سقطت= وجود الكلمة أو النص في الأصل دون النسخة (ب).
- طُمست= وجود الكلمة أو النص في النسختين، لكن في نسخة (ب) أقل وضوحاً وأخف أثراً بحيث يصعب قراءته.
  - تحرفت= اختلاف اللفظ والمعنى في نسخة (ب) عن نسخة الأصل.
  - تصحفت= اختلاف اللفظ دون المعنى في نسخة (ب) عن نسخة الأصل.
- < >= لحصر الزيادة من الباحثين التي يقتضيها السياق، وعند الطمس في إحدى النسخ والسقط في الأخرى مما يقتضى هذه الزيادة.
  - ()=لحصر الساقط والمطموس والمكرر من النسختين، ونبهنا عليه في الهامش.
    - [ ]= لحصر الزيادة من نسخة (ب).
    - { }= لحصر الآيات القرآنية الكريمة.

- (())= لحصر الأحاديث النبوية الشريفة.
- " "= لحصر الآثار عن السلف من الصحابة والتابعين.

وقد أثبتنا أرقام أوراق المخطوط في آخر كل صفحة من صفحات الأصل داخل النص.

## المطلب السابع

## النسخ المعتمدة في التحقيق

بعد البحث في معظم فهارس المخطوطات العربية والعالمية، عثرنا على نسختين للمخطوط، وفيما يأتى وصف عام للنسختين التي اعتمدنا عليها في التحقيق:

النسخة الأولى (الأم) وسبب اختيارها هو وضوح خطها، وقد رمزنا إليها بـ(أ):

مكانها: المكتبة القادرية ببغداد.

عدد أوراقها: (٦) ألواح، في كل لوحة صفحتان.

عدد أسطر الصفحة: ( ٢٥ ) سطراً .

**حالها:** جيد جداً.

نوع خطها: النسخ .

بدايتها: "بسم الله الرحمن الرحيم، ربِّ زدني علماً يا كريم. الحمد لله العالم بالعمل والنية، والصلاة والسلام على خير البرية، وعلى آله وصحبه وتابعيه بحسن الطوية".

نهايتها وناسخها وتاريخها: "قد فرغ على يد مؤلفه المفتقر إلى ربه الباري علي ابن سلطان محمد القاري يوم الثلاثاء رابع شهر ربيع الأول من عام سبعة بعد الألف من الهجرة المصطفوية على صاحبها الألوف من الصلاة والتحية. ثم ختم ذلك بقوله: (نقلت من خط مؤلفه – عاملنا الله بلطفه)".

وقد آثرنا اتخاذ هذه النسخة أصلاً لأسباب أهمها:-

- ا. لأنها كتب عليها اسم الناسخ وتاريخ الانتهاء من النسخ، بخلاف النسخة الثانية. أما ما ذُكر من خلال وصفها فهو من قبيل الاستقراء.
- ٢. وضوح خطها وجودة حالها، بينما كانت النسخة الثانية مع وضوح خطها إلا أنها كانت أقل جودة منها.

النسخة الثانية (المقابلة) التي رمزنا إليها بر ب):

**مكانها**: مصورة ضمن مجموعة موجودة في المدرسة الأحمدية بمدينة حلب، فيه ست وخمسون رسالة للمصنف، وهذه الرسالة هي الرسالة الثامنة من هذه المجموع.

رقمها: (۲٦٦٨ عام).

عدد أوراقها: (١١) لوحة، في كل لوحة صفحتان.

عدد أسطر الصفحة: (١٩) سطراً.

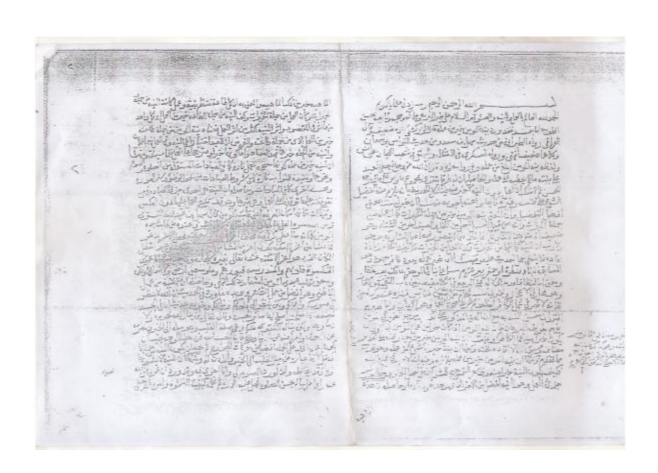
حالها: جيد. وهو واضح مقروء، وقد كتبت سنة ١٩٦٦هـ.

نوع خطها: النسخ.

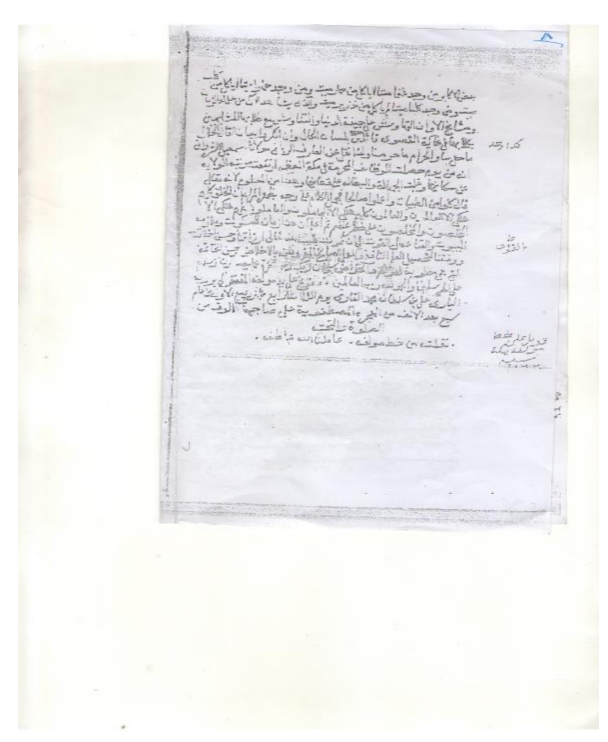
بدايتها: : "بسم الله الرحمن الرحيم، ربِّ زدني علماً يا كريم. تطهير الطوية بتحسين النية، الحمد لله العالم بالعمل والنية...".

نهايتها: "طيب الله أرزاقنا، وحسن أخلاقنا، ووفقنا لتحصيل العلم النافع، والعمل الصالح، المقرونين بالإخلاص، وحسن الخاتمة، التي هي مطلوبة العوام والخواص، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين".

ملاحظات أخرى: لا توجد عليها اسم النّاسخ وتاريخ الانتهاء من النسخ، وأُهمِل فيها بعض النقاط و الهمزات .



اللوحة الأولى من نسخة الأصل(أ)



الصفحة الأخيرة من نسخة الأصل

المعدادة وحس و دينه و تابيده من العرم الترب التي بعد جرة التوالسه على المترس الله عن المترس الله عام الديم بعد الله عن المترس المسه و المين عادت العالمين عن المين المسه المعرفة المعدنة العام المين المعرفة المعدنة العام المين المعرفة المعدنة العام المين المعرفة المعدنة العددة العالم المين المعرفة و و عال وصيه و تابع بعد و قال الغراق من حديث الموس خبر من عله قال الترفي المناس المعرفة و و قال الغراق من حديث الموس خبر من عله قال الترفي المناس المعرفة و و قال الغراق من حديث الموس خبر من عله قال الترفي المناس المعرفة و العرب المعرفة و و قال الغراق من حديث الموس خديث المال المناس الم

الصفحة الأولى من المخطوط (ب)

ودنتاج سندخلالمنالغميل اصلواننانع والعل انتسالح المترونين بالاخلاص موحسين الخائمة ماتكن عي معلوبة العوام والخاص ستدنا عستهدوآله ومعبيداهين والحديكه دتراحالين الحدللة الدى مِداناً الحالص لمُع المستنتج • و ونتأ الدانطرية العوَّج • والسّسلام طم خلق باغلق العظيم و وجبل بالقلب التسليم و و طاله واصار وا باعده و اعزار واصعابه الكزع و وادباب التعظيم أما تعد خيتول المليئ الدحرم رباليارا ملة بن سلطان عمت والهودى وخادم كتاب اطاء الماديم و حديث نبيَّه أكنب الغنج والكالقة سبعان قال افاحترا مكرانقه فلامكا ونعكوامته الآالتوع للخاسروت اى الذي حسروا تنسيح الكفرة وترك النظر والتّأمل في الامرة ومكرات استعاراً المستعداج العبد بالألاد والنواءه واخذه من حيث لايشعر باللهد والضراءه وعدّمن حلتااكلوامات لبعث الاوليّامه وقلاعزٌ وسؤلاءٌ لاييّاس من ريخ الة القوم الكاخ إون فالواجب على منص ان ميون بير الفرف والعباءه والقبل والردة في الانتياء عولا يفتر بان جسب التلاحرن صود سيماءه وفي سعة القط وكذا لاتشنط من ووشة نشا في حاوكان في طريق النسستة او الحيه لآءه غانّ المؤ طالعانة الماحلة علافت مأجرها المثلوف الشياحة الشيابقة ووقديها و والسنة حديث مصبع دواه اصعاب الكشب المستنزعي ابن مسعود وحني الله مدعن البق حطأ انتدعل وسكم ان احدكرجب خلقه ف بعلث امّدار بعيب وما تغريكون علقه متلوك تترككون مصنفة متل ولا تترميد عشاللة

الصفحة الأخيرة من المخطوط(ب)

#### المبحث الثالث

#### مسائل مختارة من الفقه المقارن

#### حكم مجاورة مكة

اختلف العلماء في حكم مجاورة مكة على مذهبين:

المذهب الأول: استحباب مجاورة مكة، وروي ذلك عن: أبي هريرة، وأبي سعيد الخدري، وجابر بن عبد الله، وابن عمر، وابن عباس، وعطاء، وسعيد بن جبير، وعلي بن الحسين. واليه ذهب: الشافعي، واحمد، وأبو يوسف، ومحمد (من الحنفية)، والزيدية (٢٢).

## واحتجوا بما يأتى:

١. قوله تعالى : ( وإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْناً ) (٣٣) .

وجه الدلالة: أي جعلت مكة مكانا يثوب الناس إليه، ويترددون إليه مرة بعد أخرى ولا شك أن الجوار أفضل من التردد، وفي هذا دلالة على استحباب الجوار بمكة.

٢.ما صحَّ عن النبي r مخاطباً مكة بقوله: (( والله انك لخير ارض الله وأحب ارض الله إلى الله، ولولا أني أُخْرِجْتُ منك ما خَرَجْتُ )) (٣٤).

وجه الدلالة: أن مخاطبة النبي لمكة يدل على انه يحب المكث فيها ومجاورتها، وما كان خروجه إلاً لأن الكفار أخرجوه، وهذا يدل على إن جوار مكة مستحب .

٣.مـا روي عـن ابـن عبـاس رضـي الله عنهمـا قـال: (قـال رسـول الله  $\bigcirc$  لمكـة: ( ما أطيبك من بلد واحبك إليّ، ولولا أن قومي أخرجوني منك ما سكنت غيرك ))

وجه الدلالة: وهذا دليل واضح صرَّح به النبي ٢ على استحباب مجاورة مكة.

3.قوله عليه الصلاة والسلام: (( صلاة في مسجدي هذا أفضل من ألف صلاة فيما سواه من المساجد إلاَّ المسجد الحرام )) $\binom{r\eta}{r}$ .

وجه الدلالة: دل الحديث على أفضلية المجاورة لبيت الله الحرام على غيره من المساجد؛ لورود الاستثناء به، والى ذلك اتفق الفقهاء على أن الصلاة به تعدل مائة ألف صلاة فيما سواه من المساجد، مما يدل على استحباب المجاورة.

عن ابن عمر  $\mathbf{t}$  انه سمع النبي  $\mathbf{e}$  يقول: (( من طاف بالبيت، وصلى ركعتين كان كعتق رقبة )) ( $^{(rv)}$ .

وجه الدلالة: إن ترتب الثواب الجزيل للإعمال الصالحة في مكة يدل على أن لها مكانة كبيرة عند الله وهذا الأجر الجزيل لا يستطيع الإنسان المداومة عليه إلا إذا كان بجوار مكة فاستحب مجاورتها.

7.عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي ← قال: ((من أدرك رمضان بمكة فصام، وقام منه ما تيسر له كتب له مائة ألف شهر رمضان فيما سواها، وكتب الله له بكل يوم عتق رقبة، وكل ليلة عتق رقبة، وكل يوم حملان فرس في سبيل الله، وفي كل يوم حسنة، وفي كل ليلة حسنة (٢٨).

وجه الدلالة: أن هذا الأجر المترتب على هذه الأعمال في مكة دافع للمسلمين على مجاورة مكة والمكوث فيها .

٧. أنه يتيسر فيها من الطاعات ما لا يحصل في غيرها من الطواف وتضعيف الصلوات والحسنات (٣٩).

المذهب الثاني: كراهة مجاورة مكة .

وروي ذلك عن : عمر ، وابن مسعود ، وسعيد بن المسيب ، والشعبي .

واليه ذهب: أبو حنيفة ، ومالك ، والامامية (٤٠٠).

واحتجوا بما يأتي:

۱.قوله عليه الصلاة والسلام: (( يلحد رجل من قريش بمكة يكون عليه نصف عذاب العالم ... )) (( عليه العبيثمي: "رواه احمد، ورجاله ثقات "( $^{(1)}$ ).

وجه الدلالة: إن ترتب مثل هذا الوزر على الأعمال القبيحة يدل على فظاعة العمل السيئ في هذا المكان ومضاعفته، وفي هذا دليل على كراهة مجاورة المكان الذي تضاعف فيه السيئات كما تضاعف فيه الحسنات .

٢. قوله عليه الصلاة والسلام: ((إن أعتى الناس على الله عز وجل من قتل في حرم الله أو قتل غير قاتله أو قتل بذحول (٢٤) الجاهلية))(٤٤).

وجه الدلالة: إن العمل السيئ في مكة أقبح عند الله واعثر وأعتى عمن ارتكبه في غير مكة، والإنسان غير معصوم فلا يخلو من الخطأ، ففي مجاورة هذا المكان مضاعفة للسيئات مما لا يستطيع الإنسان الاحتراز عنه، وهذا دال على كراهية مجاورة مكة.

٣. لما كانت الذنوب بها تتضاعف عقوبتها آثروا السلامة في ترك الجوار بها مخافة موافقة الذنوب التي تتضاعف عقوبتها (٤٥) .

٤.إن مكة ليست بدار هجرة ، فيكره الهجرة إليها والمكوث والمجاورة فيها (٤٦).

٥-إن الناس يرحلون إليها على نية الحج والرجوع منها ، والاحوط هو ترك مجاورتها لما فيها من مخافة تعريض النفس على الخطر ، إذ طبع الإنسان التبرم والملل من توارد ما يخالف هواه في المعيشة وزيادة الانبساط المخل بما يجب من الاحترام لما يكثر تكرره عليه ومداومة نظره إليه (٧٤) .

7. الإنسان محل خطأ كما قال عليه الصلاة والسلام: ((كل بني آدم خطاء، و خير الخطائين التوابون)) ( $^{(1)}$ ، والمعاصي تتضاعف على ما روي عن ابن مسعود  $\mathbf{t}$ ، وإلا فلا شك أنها في حرم الله أفحش وأغلظ، فيكون سبباً للتغليط وهو العقاب ( $^{(1)}$ ).

#### الترجيح:

والذي يبدو لي أن المذهب الأول الذي دل على استحباب المجاورة بمكة هو الراجح؛ لقوة الأدلة التي استدلوا بها، ولأنه قد جاور بها خلائق لا يحصون من سلف الأمة وخلفها ممن يُقتدى به، مع أنه يمكن الجمع بين القولين بأنه: يستحب المجاورة بمكة إلا أن يغلب على ظنه الوقوع في الأمور المذمومة أو بعضها، فان غلب على ظنه فالأحوط ترك مجاورتها، أما إذا امن على نفسه وظن انه لن يقع في الأمور المذمومة أو بعضها فيستحب له مجاورتها؛ لما فيها من مضاعفة الحسنات والأجر الجزبل.

المبحث الرابع
النص المحقق
تطهير الطوية بتحسين النية
بسم الله الرحمن الرحيم
رب زدني علماً يا كريم

الحمد لله العالم بالعمل والنية والصلاة والسلام على خير البرية وعلى اله وصحبه وتابعيه بحسن الطوية. أما بعد:

## حديث "ثية المؤمن خير من عمله" >

فقد ورد ((نية المؤمن خير من عمله)) قال الزركشي: سنده ضعيف<sup>(٠٥)</sup>، وقال العراقي: رواه الطراني من حديث سهل بن سعد، ومن حديث النوّاس بن سمعان وكلاهما ضعيف<sup>(١٥)</sup> انتهى.

ورواه العسكري في الأمثال والبيهقي في شعب الإيمان عن انس -رضي الله عنه-ولفظه ((نية المؤمن ابلغ من عمله)) (<sup>٥٢)</sup>، وفي رواية زيادة ((وان الله عزَّ وجل ليعطي للعبد على نيته ما لا يعطيه على عمله)) (<sup>٥٤)</sup>.

والحاصل أن له طرقاً يتقوى بمجموعها ويرتقي إلى درجة الحسن (٥٥).

## <استشكال ودفعه وأوجه تفضيل النية على العمل>(٢٥)

ثم لا شك أن العمل بدون النية لا خير فيه فيشكل الحديث بأنه يلزم منه تفضيل الشيء على نفسه وغيره، فأجابوا عنه بأجوبة منها:

أن "خير" ليست بمعنى أفعل التفضيل وأن المعنى بنية المؤمن خير من جملة الخيرات كما أن عمله من جملة المبرّات، وأنه من قبيل العسل أحلى من الخل والصيف أحر من الشتاء، وهو ضعيف؛ إذ مثل هذه الأقاويل إنما يقال فيما لا يتصور فيه أصل المشاركة بوجه، ولا ريب أن النية كما أنها من الخيرات فكذا العمل من الخيرات، فلا يفيد الكلامُ زيادة إفادة، فلا ينبغي حمل الحديث عليه (٥٠).

ومنها: أن ضمير (عمله) يعود لكافر معهود، وهو السابق، لبناء قنطرة [أو] حفر بئراً (<sup>(^0)</sup>)، عزم مسلمٌ على بنائها أو حفرها، لكنه بعيد لفظاً ومعنى.

أما لفظاً فلعدم الدلالة على المرجع في الكلام، فيصير من باب التعمية والألغاز، وهو مخلٌ في الإعجاز وغير مناسب لكلام من يبين للناس، فينزه عنه.

وأما معنى فإنه لا خير في عمل الكافر إما لعدم شرط صحة العمل وهو الإيمان، وإما لعدم اقتران حسن النيَّة به. مع أن المعنى المذكور على تقدير يرجع الضمير إلى المؤمن يُفهم بطريق البرهان، فإن نية المؤمن إذا [كانت] (٥٩) خيراً من عمل المؤمن، فبالأولى أن تكون [خيراً] (١٠) من عمل الكافر.

نعم، مفهومهُ: أن عمل الكافر خيرٌ من نيته، وهو كذلك فإنَّ الله ليؤيد هذا الدين بالرجل الفاجر، وهذا الأمر في المنافق ظاهر.

ومنها: أن نية المؤمن خير من خيار عمله على تقدير مضاف، وسبق أنه لا إفادة تحته. ومنها أن نية خير ناشئ من عمله، وهو قريب مما تقدم.

ومنها: أن نية المؤمن خير من عمله بلا نية، وفيه أنه لا خير في عمل بلا نية، فكيف تكون النية خيراً منه؟ وظاهر الترجيح للمشركين في أصل الخير.

ومنها: أن أحد جزئي العمل وهو - النية أفضل من الآخر الذي وجد منفرداً لها (أو مقروناً بها). وحاصله أن هذه الماهية [١أ/٢] خير من تلك الماهية.

والمعنيُ به أن كل طاعة تنتظم بنية وعمل، كانت النية من جملة الخيرات، وكان العمل من جملة الخيرات، ولكن النية من جملة الطاعة خير من العمل، أي لكل واحد منهما اثر في المقصود، واثر النية أكثر من اثر [العمل](١٦).

فمعناه نية المؤمن خير من جملة طاعته خير من العمل الذي من جملة طاعته، والغرض أن للعبد اختياراً في النية وفي العمل، فهما عملان والنية من جملة خيرهما فهذا معناه، وأما كونها خيراً ومُترَجِّحاً على العمل، فلما سيأتي.

ومنها: أن النية خير من عمله، لكونها مُصحِّحة للعمل تارة، كما في العبادات المستقلة من الصلاة والصوم ونحوهما، ومقيدة للثواب تارة، كما في شروط العبادات من نحو الوضوء وستر العورة، ومُحَسِّنة [تارة] (٦٢) أخرى كما في المباحات.

وحاصله أن النية هي إحدى جزئي العبادة، فهي تتوقف عليها توقفها على العمل وهي خيرهُما، ويتوقف نفع العمل عليها دون العكس.

ومنها: أن مكانها مكان المعرفة اعني قلب المؤمن، قال سهل بن عبد الله التستري<sup>(١٣)</sup> – قدس الله سره العلي –: ما خلق الله تعالى مكاناً [أعزً]<sup>(١٤)</sup> وأشرف عنده من قلب عبده المؤمن، كما انه ما أعطى كرامة للخلق أعزً عنده من معرفته<sup>(١٥)</sup>، فجعل الأعزَّ للأعزِّ ، فما نشأ من أعزِّ الأمكنة يكونُ أعزَّ مما نشأ من غيره.

قال: فَتَعِس عبدٌ أشغل المكان الذي هو أعزُّ الأمكنة عنده تعالى بغيره سبحانه (٢٦٠). وفي حديث ((أنا عند المنكسرة قلوبهم والمندَّرسة قبورهم)) (٢٧٠).

((وما وسعني أرضي ولا سمائي، ولكن وسعني قلبُ عبدي المؤمن)) (( $^{(1)}$ ) إشعار بذلك، انتهى . وحاصله أن النية من عمل الباطن وهو أفضل من عمل الظاهر، ويؤيده ما ورد في الحديث ((إن الله لا ينظر إلى صوركم وأعمالكم [ولكن ينظر إلى قلوبكم] ( $^{(1)}$ ) ونياتكم)) ( $^{(1)}$ ، ويقويه حديث ((أن في الجسد لمضغة، إذا صلحت صلح لها سائر الجسد)) ( $^{(1)}$ ).

وقال تعالى: [لَن يَنَالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَلَا دِمَاؤُهَا وَلَكِن يَنَالُهُ التَّقْوَى مِنكُمْ الْ<sup>٧٢)</sup> وهي صفة القلب وهو صلة إلى الخير وانصرافه عن الهوى وإعراضه عن الدنيا وغاية الحسنات (٣٣).

فمن هذا الوجه نجيب أن يكون أعمال القلب على الجملة أفضل من حركات الجوارح، ثم يجب أن تكون النية وجملتها أفضل؛ لأنها عبارة عن ميل القلب إلى الخير وإرادة له. ومنها أن النية لا يشوبها الرياء وقد يخالطه، ولذا ورد ((الصوم لي وأنا اجزي به))(٢٠)

، وقد ورد أن عمر – رضي الله عنه –رأى إعرابياً لم يحسن الصلاة فحمل عليه الدرة ثم علَّمه كيفية الصلاة وأمره بان يصلي [٢ب/٢] ثانياً، فلما فرغ من صلاته قال: "هذه أحسن أو الأُولى، فقال بل الأُولى فإنها كانت خالصة لله وأما هذه فمن خوف الدرة ، فيبتسم عمر – رضي الله عنه – (٢٠).

ومنها أن نية المؤمن لوجود الإخلاص والصدق فيها خير من عمله، بخلاف المنافق فان عمله خير من بقيته أي في الصوت (٧٧).

ومنها أن النية بانفرادها تصير عبادة ويترتب عليها الثواب بخبر ((من هم بحسنة فلم يعملها كتبها الله عنده)) ( $^{(\gamma\gamma)}$ ، بخلاف العمل فانه لا يترتب عليه الثواب إلا بالنية لخبر ((إنما الأعمال بالنيات)) ( $^{(\gamma\gamma)}$ ، ولا معارضة قوله ((ومن عملها كتبت له عشرة)) ( $^{(\gamma\gamma)}$ ، ولوهم أن العمل خير منها؛ لان كتابة العشر ليست على العمل وحده بل معها بل بها فإنها شرط لصحته وهو ليس شرطاً لصحتها، فلولاها لما كان له وجود أصلاً ويثاب على النية المجردة. روي أن رجلاً في بني إسرائيل مر بكثبان رمل في مجاعة فقال في نفسه: لو كان هذا الرمل طعاماً لي لقسمته بين الفقراء، فأوحى الله إلى نبيهم قل له: ( $(<|\tilde{\psi}>^{(\gamma\gamma)})$  الله قَبِلَ صدقتك وشكر حسن صنيعك وأعطاك ثواب ما لو كان طعاماً فتصدقت به)) ( $^{(\gamma\gamma)}$ .

وكذا ما وقع لبعض الملوك لمَّا رأى عسكره تعظيماً وتمنى أنه لو كان في حياة النبي - صلى الله عليه وسلم - لجاهد في ركابه مع جملة أصحابه، فرأى في النوم انه قبل منه وأعطي ثوابه.

ونقل الأستاذ أبو القاسم القشيري أن زبيدة (<sup>۸۳)</sup> رؤيت في المنام فقيل لها: ما فعل الله بك؟ فقالت: غفر لي، فقيل: لها بكثرة عمارتك الآبار والبرك في طريق مكة وإنفاقك عليها، فقالت: هيهات ذهب ذلك كله إلى أرباب الأموال وإنما نفعنا النيات (<sup>۱۸)</sup>.

وقد جاء في من تمنى أن لو أصاب مالاً ينفق في المعصية انه شريك المنفق فيها في الوزر، وورد في المقاتلين (^^): أن القاتل والمقتول في النار، وبين علّة المقتول انه قصد قتل أخيه، أو أراد الرياء.

وقد وقع الإجماع على إثم المجامع امرأته على قصد أنها غيرها، بخلاف المجامع غيرها على قصد أنها هي. وعلى إثم المصلي المتوضئ على ظن أنه مُحدث بخلاف المُحدث على ظن أنه متوضئ.

ومنها أن النية عقد إلى ما لا نهاية له والعمل محصور.

وحاصله أنها تبقى مستمرة بخلاف العمل فانه ينقطع بالموت، ولذا قيل: " إن دخول الجنة بفضله تعالى ودرجاتها بحسب الأعمال والخلود بالنية، ودخول النار بعدله سبحانه ودركاتها بمقابلة الأعمال وخلودها بالنية" (٨٦).

# حلِمَ لا يُعذِّب الله الكفار مدة من الزمن بمقدار كفرهم>

وبه يندفع الإشكال المشهور وهو أن الكافر إذا عاش سبعين سنة في الكفر فمقتضى ظاهر العدل انه لا يُعذَّب [٣/أ٣] أكثر من ذلك، فأجيب بان خلوده باعتبار نيته الخبيثة انه لو عاش ابد الآبدين لكان مستمراً على وصف الكافرين والمنافقين.

نعم خلود المؤمن لا ينافي الفضل لكن قوبل بحسن نية المؤمن من انه لو عاش ابد الآبدين لكان مستمراً على توحيد رب العباد (٨٠٠).

## حفضيلة النيّة في الكتاب والسنة>

هذا ومما يوضح لك فضيلة النية ما ورد في فضلها من الكتاب والسنة، قال تعالى:

[وَلاَ تَطْرُدِ الَّذِينَ [يَدْعُونَ] (^^^) رَبَّهُم بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ] (^^) والمراد بتلك الإرادة هي النية، وقال تعالى: [وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ] (^)، أي: مخلصين الطاعة بحسن النية.

وفي الحديث المتفق على صحته وقد قال العلماء الأعلام هو تُلثُ الإسلام ((إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل أمريء ما نوى فمن كانت هجرته –أي بغيته في هجرته – إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله –أي فهجرته مقبولة –، ومن كانت هجرته إلى دنيا يصيبها أو امرأة يتزوجها فهجرته إلى ما هاجر إليه –أي فهجرته مردودة عليه –))((٩١).

وروى احمد من حديث ابن مسعود ((أكثر شهداء أمتي أصحاب الفُرُش، وربَّ قتيل بين الصَّفَين الله اعلم بنيَّته)(<sup>٩٢)</sup>.

وروى الدارقطني من حديث انس بإسناد حسن ((أن العبد ليعمل أعمالاً حسنة فتصعد بها الملائكة في صحف مختمة فتلقى بين يدي الله فيقول: القوا هذه الصحيفة فإنها لم يرد بما فيها وجهي، ثم ينادي الملائكة اكتبوا له كذا وكذا فيقولون: يا ربنا انه لم يعمل شيئاً من ذلك فيقول الله تعالى: انّه نواه انّه نواه))(٩٣).

وكذلك في حديث انس رواه البخاري وغيره لمَّا خرج رسول الله – صلى الله عليه وسلم – في غزوة تبوك قال: ((إن بالمدينة أقواماً ما قطعنا وادياً، ولا وطئنا موطئاً يغيظ الكفار، ولا أنفقنا نفقة، ولا أصابتنا مخمصة، إلا شركونا في ذلك وهم بالمدينة، قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله وليسوا معنا؟ قال: حبسهم العذر فشركونا بحسن النية))(19).

وروى أبو داود بإسناد جيد من حديث أبي يعلى بن أميّة أنه استأجر أجيراً للغزو وسمّى له ثلاثة دنانير فقال النبي - صلى الله عليه وسلم -: ((ما أجد له في غزوته هذه في الدنيا والآخرة إلا دنانيره التي سمَّى))(٩٠).

وفي حديث مسلم عن أم سلمة ((أن النبي - صلى الله عليه وسلم - ذكر جيشاً يُخْسَفُ بهم بالبيداء (٩٦) فقلتُ: يا رسول الله يكون فيهم المكره والأجير؟ فقال: يحشرون على نيَّاتهم))(٩٧).

وفي حديث أبي هريرة رواه ابن ماجة ((من تزوج على امرأة على صداقٍ وهو لا ينوي أداءه فهو زان)) ((٩٨). وفي حديث مرسل ((من تطيّب شه جاء يوم القيمة [٤ب/٣] وريحه أطيب من المسك، ومن تطيب لغير الله جاء يوم القيمة وريحه انتن من الجيفة)) (٩٩).

## <المعاصى لا تتغير عن موضوعاتها بالنيَّة>

ثم اعلم أن المعاصي لا تتغير عن موضوعاتها بالنية فلا ينبغي أن يفهم الجاهلُ ذلك من عموم قوله - صلى الله عليه وسلم - ((إنما الأعمال بالنيات))(۱۰۰)، فيظن أن المعصية تتقلب طاعة بالنية كالذي يغتاب إنساناً مراعاة لقلب غيره، أو يطعم فقيراً من مال غيره، أو يبني مدرسةً أو مسجداً أو رباطاً بمال حرام، وقصده به الخير (۱۰۰۱) فهذا كله جهل.

والنية لا تؤثر في إخراجه عن كونه ظلماً وعدواناً ومعصية بل قصده الخير بالشر على خلاف مقتضى الشرع شرّ آخر، فان عرفه فهو مغاير للشرع، وان جهله فهو عاصٍ بجهله؛ إذ ((طلب العلم فريضة على كل مسلم))(١٠٢). والخيرات إنما يُعرف كونها خيرات بالشرع، فكيف يمكن أن يكون الشر خيراً؟ هيهات!!.

ولذلك قال بعض علمائنا: "من تصدق بمال حرام ويرجو الثواب كفر، وإذا علم الفقير بذلك ودعا له كفر أيضاً "(١٠٣).

## حخطورة الشهوة والهوى>

وإنما المروِّج لذلك على القلب خفي الشهوة وباطن الهوى، فان القلب إذا كان مائلاً إلى طلب الجاه، واستمالة قلوب الناس، وسائر حظوظ النفس، توسل الشيطان به إلى التلبيس على الجاهل. وكذلك قال سهل: "ما عُصيَ الله بمعصية أعظم من الجهل قيل: يا أبا محمد هل تعرف شيئاً الله من الجهل؟ قال: نعم الجهل بالجهل بالجهل المناسبة على المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة باب التعلم، فمن يظن بنفسه انه عالم فكيف يتعلم (١٠٠٠)؟!

## <مدح العلم وذم الجمل>

وكذلك أفضل ما أطيع الله به العلم، ورأس العلم: العلم بالعلم، كما أن رأس الجهل: الجهل بالجهل، وان من لا يعلم العلم النافع من العلم الضار اشتغل بما أكبّ عليه الناس مِنَ العلوم المزخرفة التي هي من وسائلهم إلى الدنيا، وذلك هو مادة الجهل ومنبع فساد العباد".

والمقصود أن من قصد الخير بمعصية عن جهل فهو غير معذور، إلا إذا كان قريب العهد بالإسلام، ولم يجد بعد مهلة للتعلم.

قال تعالى: { فَاسْأَلُواْ أَهْلَ الذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ } [وقال النبي صلى الله عليه وسلم: ((لا يعذر الجاهل على المجهل))] (١٠٠) فلا يحل للجاهل أن يسكت على جهله، ولا للعالم أن يسكت على علمه.

#### حعلماء السوء>

وتقرب من تقرب من السلاطين (۱٬۰۰۹) ببناء المساجد والمدارس بالمال الحرام كنقرب علماء السوء بتعليم العلم السفهاء والأشرار والمشغولين بالفسق والفجور، [القاصرين] (۱٬۰۰۰) هممهم على مماراة العلماء ومجادلة السفهاء (۱٬۰۰۰) واستمالة وجوه الناس وجمع حُطَام الدنيا واخذ أموال السلاطين واليتامي والمساكين، قال: هؤلاء [٥أ/٤] إذا تعلموا كانوا قطاع طريق الله وانتهض كل واحد[منهم] (۱٬۰۰۰) من بلدته نائباً عن الدَّجال، يتكالب على الدنيا، ويتبع الهوى ويتباعد عن التقوى، ويستجريء الناس بسبب مشاهدته على حب الدنيا (۱٬۰۰۰)، ثم قد ينتشر [ذلك] (۱٬۰۰۰) العلم إلى مثله وأمثاله ويتخذونه أيضاً آلة ووسيلة إفي] (۱٬۰۰۰) الشر وأنواع المعاصي، ويتسلل إذلك] (۱٬۰۰۱) ووبال جميعه يرجع إلى المعلم الذي علمه العلم مع علمه بفساد نيَّته وقصده، ومشاهدته أنواع المعاصي من أقواله وأفعاله في مطعمه ومشربه وملبسه ومسكنه ومكتسبه فيموت هذا العالم ويبقى آثار شرَّه منتشرةً في العالم ألف سنة مثلاً [وألفي سنة] (۱٬۰۰۰). وطوبي لمن [إذا] (۱٬۰۰۰) مات وماتت معه ذنوبه. ثم العجب من جهله حيث يقول: ((إنما الأعمال بالنيات)) (۱٬۰۰۰) وقد قصدت بذلك نشر [علم] (۱٬۰۰۰) الدين، فإن استعمله هو في الفساد فالمعصية منه لا مني، وإنما قصدت به أن يستعين به على الخير.

وأما حب الرِّياسة والاستتباع والتفاخر بعلوِّ العلم يحسن ذلك في قلبه، والشيطان بواسطة حب الرِّياسة يلبس عليه. وليت شعري ما جوابه عمَّن وهب سيفاً لقاطع الطريق واعد له خيلاً وأسباباً يستعين بها على مقصوده، ويقول إنما أردت البذل والسخاء والتخلق بأخلاق الله تعالى (۱۲۱)، وقصدت به أن يغزو بهذا السيف والخيل في سبيل الله، فان إعداد الخيل والرباط والقوة للغزاة في سبيل الله من أفضل القربات، فان هو صرفه إلى قطع الطريق فهو العاصي.

وقد اجمع الفقهاء على أن ذلك حرام مع أن السخاء هو أحب الأخلاق إلى الله تعالى. فليت شعري لِمَ حُرِّم هذا السخاء ولم وجب عليه أن ينظر إلى قرينة الحال من هذا الظالم، فإذا لاح له من عادته انه يستعين بالسلاح على الشرف فينبغي أن يسعى في سلب سلاحه لا في أن يمده بغيره والعلم سلاح يقاتل به الشيطان وأعداء الله، وقد يعاون به أعداء الله وهو الهوى، فمن لا يزال مؤثراً لدنياه على دينه والهوى على أخرته وهو عاجز عنها لقلة فضله فكيف يجوز إمداده بنوع علم يتمكن به من الوصول إلى شهواته.

#### حتفقد علماء السلف أحوال من يتردد إليهم>

بل لم يزل علماء السلف - رحمهم الله تعالى - يتفقدون أحوال من يتردد إليهم فإذا رأوا منه تقصيراً في نفل من النوافل أنكروه وتركوا إكرامه، وإذا رأوا منه فجوراً واستحلال حرام هجروه ونفوه عن مجالسهم، وتركوا تكليمه فضلاً عن تعليمه (١٢٢).

وقد تعوذ جميع [٦ب/٤] السلف[بالله تعالى](١٢٣) من الفاجر العليم[بالسنة] (١٢٤)، وما تعوذوا من الفاجر الجاهل، وحكي عن بعض أصحاب أحمد بن حنبل أنه كان يتردد إليه سنين ثم اتفق أن اعرض عنه احمد وهجره وصار لا يكلمه، فلم يزل يسأله عن تفسيره وهو لا يذكره حتى قال:

" بلغني انك طينت حائط جارك من جانب الشارع فقد أخذت قدر سمك الطين من الطريق وهو أنملة من شارع المسلمين فلا تصلح لتعلم العلم".

قال الإمام حجة الإسلام: فهكذا كان مراقبة السلف لأحوال طلبة العلم فبهذا وأمثاله مما يلتبس على الأغبياء وأتباع الشيطان، وان كانوا أرباب الطيالِسة أنال والأكمام الواسعة الطويلة والفضل الكثير اعني الفضل من العلوم التي لا تقل على التحذير من الدنيا والزجر عنها والترغيب في الآخرة والدعاء إليها بل هي من العلوم التي تتعلق بالخلق ويتوصل بها جمع إلى الحطام وإشباع الناس والتقديم على الأقران (١٢٦).

## حمعنى قوله ٢: ((الأعمال بالنيّات))>

فإذاً معنى قوله - صلى الله عليه وسلم - ((الأعمال بالنيات)) مختص من الأقسام الثلاثة بالطاعات والمباحات دون المعاصى؛ إذ الطاعة تنقلب معصية بالقصد ويكون طاعة بالقصد، والمباح ينقلب معصية وطاعة بالقصد، فأما المعصية لا تنقلب طاعة بالقصد أصلاً، نعم للنية دخل فيها وهو إذا انضاف إليها قصد ونية خبيثة تضاعف وزرها وعظم وبالها، وأما الطاعات فهي مرتبطة بالنيات في أصل صحتها وفي تضاعف فضلها.

أما الأصل فهو أن ينوي بها عبادة الله لا غير فان نوى الرياء صارت معصية، وأما تضاعف الفضل فبكثرة النيات الحسنة فان الطاعة الواحدة يمكن أن ينوي بها خيرات كثيرة فيكون له بكل نية ثواب، إذ كل واحدة منها حسنة ثم تضاعف كل حسنة عشر أمثالها، قلت: وهذه احد الوجوه التي ترجح النية على العمل.

ومثاله القعود في المسجد فانه طاعة ويمكن أن ينوي به نيات كثيرة (١٢٧):

أولها: أن يعتقد انه ببيت الله ولان داخله زائر الله فيقصد به زيارة مولاه، رجاء لِمَا وعد به رسول الله – صلى الله عليه وسلم – حيث قال: ((من قعد في المسجد فقد زارَ الله تعالى، وحق على المزور إكرام زائره)) رواه البيهقي وغيره(١٢٨).

وثانيها: أن ينتظر صلاة بعد الصلاة فيكون في جملة انتظاره في صلاة وهو معنى قوله تعالى: [ورابطوا](١٢٩).

وثالثها: الترهب بكف السمع والبصر والأعضاء والحركات والترددات، فان [v]/o الاعتكاف كفّ وهو معنى الصوم وهو نوع ترهيب. ولذلك قال عليه السلام-: ((رهبانية أمتي القعود في المساجد))(v,v) ذكره الإمام، لكن قال العراقي لم أجد له أصلاً(v,v).

ورابعها: عكوف الهم على الله، ولزوم السر والفكر في الآخرة ودفع الشواغل الصارفة عنه بالاعتزال في المسجد.

وخامسها: التجرد لذكر الله أو للاستماع لذكره أو للتذكير به.

وسادسها: أن يقصد به إفادته علم بأمر بمعروف ونهي عن منكر؛ إذ المسجد لا يخلو ممن يسيء صلاته أو يتعاطى ما لا يحل له(١٣٢).

وسابعها: أن يستفيد أخاً في الله فإنها غنيمة وذخيرة للدار الآخرة، والمسجد معشش (١٣٣) أهل الدين والمحبين لله تعالى وفي الله.

وثامنها: أن ترك الذنوب حياء من الله وخشية من أن يتعاطى في بيت الله ما يقتضي هتك الحرمة فهذا طريق تكثير النيات، فقس به سائر الطاعات والمباحات؛ إذ ما من طاعة إلا وتحتمل نيات كثيرة، وإنما يحضر في قلب العبد بقدر جده في طلب الخير وتشميره له وتفكره فيه، فبهذا تزكو الأعمال وتتضاعف الحسنات.

## <المباحات تصير من القربات إن صحبتها نيَّة حسنة>

وأما المباحات فما من شيء منها إلا ويحتمل أنه بنية أو نيات يصير بها من محاسن القربات وننال بها معالي الدرجات، فما أعظم خسران من تغفل عنها ويتعاطاها تعاطي البهائم المهملة عن شهوة وغفلة.

ولا ينبغي أن يستحقر العبد الخطرات والخطوات واللحظات فكل ذلك يُسأل عنها يوم القيمة لِمَ فعلها؟ وما الذي قصد بها؟ هذا في مباح محض ولا يشوبه كراهة؛ ولذلك قال – صلى الله عليه وسلم -: ((حلالها حساب وحرامها عقاب))(١٣٤) (١٣٥).

فمن تطيّب مثلاً يوم الجمعة وفي سائر الأوقات يتصور أن يقصد به النعم بلذات الدنيا وتقصد إظهار التفاخر بكثرة المال ليحسده الأقران أو يقصد به رياء الخلق ليقوم له الجاه في قلوبهم ويذكر بطيب الرائحة أو يتودد به قلوب النساء الأجنبيات إذا كان مستميلاً النظر إليهن ولأمور أُخَر لا تحصى، وكل هذا يجعل التطيب معصية فبذلك يكون أنتن من الجيفة يوم القيمة إلا القصد الأول وهو التلذذ والتتعم فان ذلك ليس بمعصية، إلا انه يسال عنه، و ((من نوقش الحساب عُذّب))(١٣٦١)، ومن أوتي شيئاً من مباح الدنيا لم يعذب عليه في الآخرة والله ينقص له من نعيم الآخرة بقدره، وكذا ورد ((من أحب آخرته أضر بدنياه ، ومن أحب دنياه اضر باخرته، فآثروا ما يبقى على ما يفنى))

وفي الحديث ((أجوعكم في الدنيا [ $\Lambda$ ب $^{\circ}$ ) أشبعكم في الآخرة ورب كاسية في الدنيا عارية في العقبى)) $^{(17\Lambda)}$ ، وناهيك خسراناً بأن يستعجل ما يفنى ويخسر زيادة نعيم لا يغنى.

وأما النيات الحسنة في الطيب فبأن ينوي به إنباع سنة النبي – صلى الله عليه وسلم – يوم الجمعة وان ينوي تعظيم المسجد واحترام بيت الله فلا يرى إذ يدخله زائراً لله إلا طيب الرائحة، وان يقصد به ترويح جيرانه ليستريحوا بجواره في المسجد عند مجاورته بروائحه، وان يقصد به دفع الروائح الكريهة عن نفسه التي تؤدي إلى إيذاء مخالطيه ودفع غيبة المغتابين بالروائح الكريهة (١٣٩)؛ لما ورد ((اتقوا مواضع التهم))(١٤٠) (١٤٠) فيعصون الله بسببه، فمن تعرض للغيبة وهو قادر على الاحتراز منها فهو شريك له في تلك المعصية (٢٤٠)، قال تعالى: [وَلاَ تَسُبُواْ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللّهِ فَيَسُبُواْ اللّهَ عَدُواً بِغَيْرِ عِلْمٍ ] (١٤٠) أشار به إلى أن التسبب إلى الشرِّ شرّ، وأن يقصد به معالجة دماغه لتزيد به فطنته وذكاؤه ويسهل عليه درك مهمات دينه بالفكر. فقد قال الشافعي – رحمه الله –: "من طاب ريحه زاد عقله"(١٤٠).

فهذا وأمثاله من النيات لا يعجز الفقيه عنها إذا تجارته الآخرة وطلب الخير غالباً على قلبه، وإذا لم يغلب على قلبه إلا نعيم الدنيا تحضره هذه النيات وإن ذكرت له لم يبعث لها قلبه ولا يكون معه منها إلا حديث النفس وليس ذلك من النية في شيء.

والمباحات كثيرة ولا يمكن إحصاء النيات فيها فقس بهذا الواحد غيره، و لهذا قال بعض العارفين من السلف: " لأستحب أن يكون لي في كل شيء نية حتى في أكلي وشربي ونومي ودخولي الخلاء "(١٤٥)، وكل ذلك مما يمكن أن يقصد به وجه الله؛ لأن كل ما هو سبب لبقاء البدن وفراغ القلب عن مهمات البدن فهو معين على الدين، فمن كان قصده من الكلِّ التَّقوي على العبادة، ومن الوقاع (١٤٦) تحصين دينه وتطييب قلب أهله والتوصل به إلى ولد يعبد الله تعالى، وتكثير أمة محمد – صلى الله عليه وسلم – كان مطيعاً بأكله ونكاحه، وأعظم حظوظ النفس الأكل والوقاع، وقصدُ الخير بهما غير ممتنع لمن غلب على قلبه همّ الآخرة.

وقد ورد في حديث صحيح ((من أعطى لله، ومنع لله، وأحب لله، وأبغض لله، فقد استكمل إيمانه))(١٤٧).

## حبيان أن النيَّة غير داخلة تحت الاختيار>

قال الإمام (۱٬۲۸): "واعلم أن النية غير داخلة تحت الاختيار والجاهل يسمع ما ذكرناه من الوصية بتحسين النية وتكثيرها مع قوله – عليه السلام –:[٩أ/٦] ((إنما الأعمال بالنيات))(١٤٩) فيقول في نفسه عند تدريسه أو تجارته أو أكله نويت أن أدرس شه أو أتجر شه أو أكل شه، ويظن أن ذلك نية فهيهات فإن ذلك حديث نفس أو حديث لسان أو فكر أو انتقال من خاطر إلى خاطر والنية بمعزل عن جميع ذلك، وإنما النية انبعاث النفس وتوجهها وميلها إلى ما ظهر لها أن فيه غرضها إما آجلاً وإما عاجلاً "(١٠٠).

والميل إذا لم يكن اختراعه واكتسابه ويكون بمجرد الإرادة فغير مفيد بل ذلك، كقول الشبعان نويت أن اشتهي الطعام وأميل إليه، وقول الفارغ نويت أن اعشق فلاناً وأحبه وأعظمه بقلبي فذلك محال. ولذا امتنع جمع من السلف عن جملة من الطاعات إذا لم تحضرهم النية فيها، فكانوا يقولون: "ليس تحضرني فيه نية"، حتى أن ابن سيرين لم يصل على جنازة الحسن البصري وقال: "لم تحضرني نية"(١٥١)، ومات حماد بن أبي سليمان وكان احد علماء أهل الكوفة فقيل للثوري: ألا تشهد جنازته؟ فقال: " لو كان لي نية لفعلت "(١٥١).

## حالنيَّة لغة وإصطلاحاً>

ثم اعلم أن النّيَّة أصلها النويه فعله من نوى ينوي إذا قصد، فأبدلت الواو ياء لسكونها وانكسار ما قبلها وأدغمت فهي بالتشديد، وقد تخفّف (١٥٣).

قال الراغب: "النية تكون مصدراً واسماً من نويت، وهي توجه القلب نحو العمل". وقال البيضاوي: "النية عبارة عن انبعاث القلب نحو ما يراه موافقاً لغرض من جلب نفع أو دفع ضرحالاً أو مآلاً، وخصصها الشرع بالإرادة المتوجهة نحو الفعل ابتغاء لوجه الله تعالى "(١٥٤).

قلت: وهي أصل للإخلاص الذي عليه مدار الخلاص ونتيجة قلوب الخواص، فالنية هي الإرادة الباعثة للأعمال المنبعثة عن المعرفة كشهود الطعام الحاصلة من المعرفة بتحققه ودفعه الجوع الباعث لامتداد اليد إليه، فان امتداد اليد إلى الطعام إنما هو بعد المعرفة يتحقق الطعام ومعرفة انه دافع للجوع فلا تدخل النية تحت الاختيار، فمن وطئ لغلبة الشهوة فأنى ينفعه قوله: أعني نويت به إقامة السنة أو تكثير الأمة.

وقال الإمام (١٥٥): "اعلم أن النية هو انبعاث للقلب يجري مجرى الفتوح من الله تعالى، فقد يتيسر في بعض الأوقات وقد يتعذر في بعضها، نعم من كان الغالب على قلبه أمر الدين يتيسر عليه في

أكثر الأحوال إحضار النية للخيرات فان قلبه مائل الجملة إلى أصل الخير فينبعث إلى الفضائل غالباً، ومن مال بقلبه إلى الدنيا [١٠٠-/٦] وغلبت عليه لم يتيسر له ذلك بل لا يتيسر له ذلك للفرائض إلا بجهد جهيد.

## حنيّة النّاس في الطاعات>

وغايته أن يتذكر النار ويحذر نفسه عقابها أو نعيم الجنة ويرغب نفسه بها فربما تتبعث له داعية ضعيفة فيكون ثوابه بقدر رغبته ونيته، وأما الطاعة على نية إجلال الله تعالى واستحقاقه الطاعة والعبودية فلا يتيسر للراغب<sup>(٢٥٦)</sup> في الدنيا، فهذه اعز النية وأعلاها ويعز على بسيط الأرض من نعيمها فضلا عمن يتعاطاها".

ونية الناس في الطاعات أقسام: إذ منهم من يكون عمله إجابة لباعث الخوف فانه يتقي النار، ومنهم من يعمل إجابة لباعث الرجاء وهو الرغبة في الجنة وهذا وان كان نازلاً بالإضافة إلى قصد طاعة الله وتعظيمه لذاته ولجلاله لا لأمر سواه، فهو من جملة النيات الصحيحة لأنه ميل إلى الموعود في الآخرة، وان كان من جنس المألوفات في الدنيا.

واغلب البواعث باعث الفرج والبطن وموضوع قضاء وطرهما الجنة فالعامل لأجل الجنة عامل لبطنه وفرجه كالأجير السوء ودرجته البله وانه لينالها بعمله إذ: ((أكثر أهل الجنة البله(١٥٠١))(١٥٠١). وأما عبادة أولي الألباب لأنها لا تتجاوز ذكر الله والفكر فيه حباً لجماله وجلاله، وسائر الأعمال تكون مؤكدات وروادف، فهؤلاء ارفع درجة من أهل الالتفات إلى المنكوح والمطعوم في الجنة فإنهم لم يقصدوها(١٥٠٩) بل هم الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه فقط، وثواب الناس بقدر نياتهم فلا جرم يتتعمون بالنظر إلى وجهه الكريم ، ويسخرون ممن يلتفت إلى وجه الحور العين كما يسخر المتنعم بالنظر إلى الحور العين ممن يتنعم بالنظر إلى وجه الصور المصنوعة من الطين، بل الله فأن التفاوت بين جمال الحور العين والصور المصنوعة من الطين، بل استعظام النفوس البهيمية الشهوانية لقضاء الوطر من مخالطة الحسان وإعراضهم عن جمال وجه الله الكريم يضاهي عمى الخنفساء(١٠٦٠) عن إدراك جمال النساء(١٦٠٠) ، فإنها لا تشعر به أصلاً ولا تلتفت إليه ، ولو كان لها عقل وذكرن لها لاستخفت (١٦٠١) عقل من يلتفت إليهن [ ولا يَزَالُونَ مُخْتَافِينَ \* إلاً مَن رَحِمَ رَبُكَ عقل وذكرن لها لاستخفت (١٦٠١) عقل من يلتفت إليهن [ ولا يَزَالُونَ مُخْتَافِينَ \* إلاً مَن رَحِمَ رَبُكَ عقل وذكرن لها لاستخفت (١٦٠١) عقل من يلتفت إليهن [ ولا يَزَالُونَ مُخْتَافِينَ \* إلاً مَن رَحِمَ رَبُكَ

حكي أن احمد بن خضرَوَيْهُ (١٦٠) رأى ربه في المنام فقال له: " كل الناس يطلبون مني إلا أبا يزيد فانه يطلبني"، ورأى أبو يزيد ربَّه [١١أ/٧] في المنام فقال له: "يا ربّ كيف الطريق إليك؟ فقال: اترك نفسك وتعال". ولهذا لمَّا قيل له يا أبا يزيد ما تريد؟ فقال: "أريد أن لا أريد"(١٦٦).

ورؤي الشبلي بعد موته في المنام فقيل له: ما فعل الله بك؟ فقال: "لم يطالبني على الدعاوى بالبراهين إلا على قول واحد قلت يوماً: أي خسارة أعظم من خسران الجنة؟ فقال تعالى: أي خسارة أعظم من خسران لقائي "(١٦٧) انتهى.

## <آفات عدم تصحيح النيّات>

واعلم أن عدم وصول المريد (١٦٨) إلى النهاية لعدم تصحيح النية في البداية، فعدم الوصول لفقد الأصول.

ولهذا لمًا قدم الشيخ نجم الدين البكري على شيخه، وأراد أن يدخل الخلوة في خدمته خطر بباله انه عالم بالعلوم الظاهرة، فإذا فتح له المعارف الباطنيَّة يكون فريد الزمان ووحيد الأقران، فكشف (١٦٩) للشيخ نيَّته وعدم صحة طويَّته.

فقال له: "صحِّح النية بالهمة العلية"، فخطر بباله أن هذه الخلوة قبري، فاعبد ربي فيها مُدةَ عمري، فان الله ما خلقني إلا للعبادة، وهي وسيلة لكل سعادة، فقال له الشيخ: " ادخل ألان بسم الله، على بركة الله".

وعلى هذا نشاهد طلبة العلم متحيرين في طريق تحصيلهم، فتارة يتعلمون العلوم غير (١٧٠) النافعة في الدنيا والآخرة لأغراض فاسدة كالتقرب للظلمة والتقدم على الرفقة، والغلبة في المجالس بالمجادلة وتحصيل المآكلة.

وتارة يترقون إلى تعلم العلوم الدينية من التفسير والحديث والفروع الفقهية؛ لمقاصد فيها مكاسب بان سيصير مدرساً أو واعظاً أو مفتياً أو قاضياً. وجُلَّ مقصود الطائفتين هو المال والجاه، لا إرادة الآخرة وابتغاء وجه الله.

وكذا في جماعة يجاورون الحرمين الشريفين ويلازمون على العبادات في المكانين المنيفين؛ لأجل حطام الدنيا لا لتحصيل ثواب العقبى، والحال أن مأكلهم ومشربهم وملبسهم من الحرام، فأنى يباح لهم الإقامة في ذلك المقام؟! وقد قال الإمام الأعظم في زمانه الأفخم: "المجاورة بمكة مكروهة"، (۱۷۱) فلو أدرك زماننا هذا لقال بحرمتها.

## حشرطا أخذ الوظيفة والشكوى من علماء السوء>

[فان] (۱۷۲) قلت: طالب العلم والعبادة محتاج إلى قوام البنية، فهل يجوز له اخذ الوظيفة؟ قلت: نعم، لكن بشرطين:

احدهما: أن يكون علمه وعمله شه، وإنما يأخذ الوظيفة ليستعين بها على طاعة الله، ففرق بين من يعمل ليأخذ وبين من يأخذ ليعمل، فان علامة الثاني انه لو استغنى لم يترك العمل.

وثانيها: أن يأخذ من وجه يحلُّ له أن يأخذها، أو يكون مضطراً فيأخذ مقدار الضرورة. وقد قال [٢١ب/٧] بعض الأكابر: "من وجد غنماً ميتاً لا يأكل من حمارٍ ميت، ومن وجد حماراً ميتاً لا يأكل من كلب ميت، ومن وجد كلباً ميتاً لا يأكل من خنزير ميت".

والذي يشاهد الان من علماء الزمان ومشايخ الأوان التهاوش على جيفة الدنيا، والتناوش مع طلابها المشابهين بكلابها في غاية القصوى، قائلين بلسان الحال، وان أنكروا ببيان القال: الحلال ما حلَّ بنا والحرام ما حرَّمنا، ولذا نُقل عن العارف الرباني إسماعيل الشِّرواني (١٧٣) أنه من يوم حصلت الوظائف المحرَّمة في مكة المعظمة، ارتفعت مرتبة الولاية عن سكانها وغلبت الجهالة والبطالة على قُطَّانِها (١٧٤). وهذا من المعلوم لأنه تعالى قال: { كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحاً }

#### <الخاتمة>

فمجمل الكلام على وجه يُظهر المرام ((أن الخلق كلهم هلكى إلا العالمون، والعالمون كلهم هلكى إلا العاملون، والعاملون كلهم هلكى إلا المخلصون، والمخلصون (١٧٦) على خطر عظيم)) (١٧٧). ثم اعلم أن هذا زمان السكوت وملازمة البيوت، والقناعة بالقوت إلى أن تموت.

طيّب الله أرزاقنا وحسن أخلاقنا، ووقّقنا لتحصيل العلم النافع، والعمل الصالح المقرونين بالإخلاص، وحسن الخاتمة التي هي مطلوبة العوام والخواص، وصلى الله على سيدنا محمدٍ وآله وصحبه أجمعين، والحمد لله رب العالمين.

سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين (١٧٨).

قد فرغ على يد مؤلفه المفتقر إلى ربه الباري علي بن سلطان محمد القاري يوم الثلاثاء رابع شهر ربيع الأول من عام سبع بعد الألف من الهجرة المصطفوية على صاحبها الألوف من الصلاة والتحية (۱۷۹).

## ثبت المصادر والمراجع

## بعد القرآن الكريم.

- ١- أبجد العلوم الوشي المرقوم في بيان أحوال العلوم، صديق بن حسن القنوجي، دار الكتب العلمية بيروت ، ١٩٧٨، تح: عبد الجبار زكار، ج/٣.
- ٢- أحاديث القصاص، تأليف: شيخ الإسلام تقي الدين أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية، دار
   النشر: المكتب الإسلامي بيروت ١٣٩٢ هـ -١٩٧٢م، ط ١، تح: محمد الصباغ.
- ٣- أحكام القرآن، لأبي بكر بن علي الرازي الجصاص -(ت:٣٧٠هـ)، دار الكتاب العربي بيروت.

- 3-الأحكام المنظمة لعلاقة الرجل بالمرأة الأجنبية في الفقه الإسلامي فيما دون الحدود، محمد حسين عوده جمعة الكبيسي، بإشراف أ.م.د. سعدي خلف الجميلي، رسالة ماجستير نالها الباحث من قبل جامعة صدام للعلوم الإسلامية سابقاً، "الجامعة الإسلامية- بغداد حالياً "، سنة ٢٠٠١-٢٠٠٠ م.
  - ٥- إحياء علوم الدين، محمد بن محمد الغزالي أبو حامد، دار المعرفة بيروت، ج/٤.
- 7-الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة المعروف بالموضوعات الكبرى، تأليف: نور الدين علي بن محمد بن سلطان المشهور بالملا علي القاري، دار النشر: دار الأمانة / مؤسسة الرسالة بيروت ١٣٩١ هـ ١٩٧١م، تد: محمد الصباغ.
- ٧- الإنصاف في معرفة الراجح من الخلاف ، لعلي الدين أبي الحسن علي بن سليمان المرداوي (ت: ٨٨٥هـ)، دار إحياء التراث العربي ، بيروت ١٣٧٧هـ ١٩٥٧م .
- $\Lambda$ -البحر الرائق شرح كنز الدقائق، لزين العابدين بن إبراهيم بن نجيم، المطبعة العلمية ، ط $\Lambda$ .
- 9- البحر الزخار المعروف بـ" مسند البزّار "، تأليف: أبو بكر أحمد بن عمرو بن عبد الخالق البزّار، دار النشر: مؤسسة علوم القرآن ، مكتبة العلوم والحكم بيروت ، المدينة 11.9 م 12.9 م 1. . محفوظ الرحمن زين الله، ج/١٠ .
- ۱۰ البدایة والنهایة، إسماعیل بن عمر بن کثیر القرشي أبو الفداء، مکتبة المعارف بیروت، ج/٤١.
- 11- بدائع الفوائد، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله المعروف بـ"ابن قيم الجوزية"، مكتبة نزار مصطفى الباز مكة المكرمة، ط ١، ١٤١٦ ١٩٩٦، تحـ: هشام عبد العزيز عطا عادل عبد الحميد العدوي أشرف أحمد الج، ج/٤.
- 11- تاج العروس من جواهر القاموس، تأليف: محمد مرتضى الحسيني الزبيدي، دار النشر: دار الهداية، تحقيق: مجموعة من المحققين، ج/٤٠.
- 17- تاريخ بغداد، أحمد بن علي أبو بكر الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية بيروت، ج/١٤.
- ١٤ تاريخ بغداد، أحمد بن علي أبو بكر الخطيب البغدادي، دار الكتب العلمية بيروت، ج/١٤.
- -۱۰ تحریر ألفاظ التنبیه، یحیی بن شرف بن مري النووي أبو زکریا، دار القلم دمشق، ط ۱، ۸۰۱ه، تح: عبد الغنی الدقر، ج/۱.

- 17- تحفة المحتاج شرح المنهاج، لشهاب الدين احمد بن حجر الهيثمي (ت:٩٧٤هـ)، مع حاشية على التحفة للامامين الشيخ عبد الحميد الشرواني والشيخ احمد بن قاسم العبادي.
  - ١٧- تذكرة الموضوعات (م)، تأليف: أبي الفضل المقدسي (م).
- ۱۸ الترغیب والترهیب من الحدیث الشریف، عبد العظیم بن عبد القوی المنذری أبو
   محمد،دار الکتب العلمیة بیروت، ط ۱، ۱۷۱۱ه، تد: إبراهیم شمس الدین، ج/٤.
- ١٩ التعرف لمذهب أهل التصوف، تأليف: محمد الكلاباذي أبو بكر، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٠ه.
- ۲۰ التفسير الكبير أو مفاتيح الغيب، تأليف: فخر الدين محمد بن عمر التميمي الرازي الشافعي، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م، ط/١، ج/٣٢.
- ٢١ تنزيه الشريعة المرفوعة عن الأخبار الشنيعة الموضوعة، تأليف: علي بن محمد
   بن علي بن عراق الكناني أبو الحسن، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٣٩٩
   ه، ط/١، تح: عبد الوهاب عبد اللطيف ، عبد الله محمد الصديق الغماري.
- ٢٢- توضيح المقاصد وتصحيح القواعد في شرح قصيدة الإمام ابن القيم، أحمد بن إبراهيم بن عيسى، المكتب الإسلامي-بيروت، ط٣، ١٤٠٦هـ، تحـ: زهير الشاويش، ج/٢
- ۲۳ جامع البيان عن تأويل آي القرآن "تفسير الطبري"، تأليف: محمد بن جرير بن يزيد
   بن خالد الطبري أبو جعفر، دار النشر: دار الفكر بيروت ١٤٠٥هـ، ج/٣٠.
- ۲۲- الجامع الصحيح المختصر، محمد بن إسماعيل أبو عبد الله البخاري الجعفي، دار
   ابن كثير ، اليمامة بيروت، ط/٣، ١٤٠٧ ١٩٨٧، تحد: د. مصطفى ديب البغا أستاذ
   الحديث وعلومه في كلية الشريعة جامعة دمشق، ج/٦.
- الجامع الصحيح سنن الترمذي، محمد بن عيسى أبو عيسى الترمذي السلمي، دار الكتب العربية بيروت، تحد: كمال يوسف الحوت. ودار إحياء التراث العربي بيروت، تحد: أحمد محمد شاكر وآخرون، ج/٥.
- حاشیة البجیرمي علی شرح منهج الطلاب ، لسلیمان بن عمر بن محمد البجیرمي
   (ت: ۱۲۲۱ه) .
- ۲۷ حاشیة رد المحتار علی الدر المختار، للإمام محمد أمین الشهیر بابن عابدین ،
   دار الفکر، ۱۳۹۹ه ۱۹۷۹م.

- حاشية على مراقي الفلاح شرح نور الإيضاح، تأليف: أحمد بن محمد بن إسماعيل الطحطاوي الحنفي (ت ١٢٣١هـ)، دار النشر: المطبعة الكبرى الأميرية ببولاق مصر ١٣١٨هـ، ط ٣.
- ٢٩ حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، أبو نعيم أحمد بن عبد الله الأصبهاني، دار
   الكتاب العربي بيروت، ط٤، ٥٠٥ه، ج/١٠ .
- -٣٠ خلاصة الأثر في أعيان القرن الحادي عشر، تأليف: المحبي، دار النشر: دار صادر بيروت، ج/٤.
- ٣١ الخلاصة الفقهية على مذهب السادة المالكية، تأليف: محمد العربي القروي، دار
   النشر: دار الكتب العلمية بيروت.
- 77- الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المصنفة، المؤلف: محمد بن جعفر الكتاني، دار البشائر الإسلامية بيروت، ط٤، ٢٠٦هـ ١٩٨٦م، تحد محمد النمزمي الكتاني، ج/١.
- ٣٣- الروض الداني المعجم الصغير، سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني، المكتب الإسلامي، دار عمار بيروت ، عمان، ط ١، ١٤٠٥ ١٩٨٥، تد: محمد شكور محمود الحاج أمرير، ج/٢.
- ۳۲- الروضة الندية، تأليف: صديق حسن خان، دار النشر: دار ابن عفان-القاهرة،
   ۹۹۹ م، ط۱، تح: علي حسين الحلبي، ج/٣.
- -٣٥ السلسلة الضعيفة، محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف الرياض، ج/١١
- ٣٦ سنن ابن ماجه، محمد بن يزيد أبو عبد الله القزويني، دار الفكر بيروت، تحت محمد فؤاد عبد الباقي، ج/٢، مع الكتاب: تعليق محمد فؤاد عبد الباقي.
- ٣٧- سنن أبي داود، سليمان بن الأشعث أبو داود السجستاني الأزدي، دار الفكر، تح: محمد محيي الدين عبد الحميد، ج/٤، مع الكتاب: تعليقات كَمَال يوسُفْ الحوُت.
- ٣٨ سنن الدارقطني، علي بن عمر أبو الحسن الدارقطني البغدادي، دار المعرفة بيروت ، ١٣٨٦ ١٩٦٦، تح: السيد عبد الله هاشم يماني المدني، ج/٤ .
- ٣٩ سنن الدارمي، عبد الله بن عبد الرحمن أبو محمد الدارمي، دار الكتاب العربي بيروت، ط ١، ٢٠٧ هـ، تحـ: فواز أحمد زمرلي، خالد السبع العلمي، ج/٢، والأحاديث مذيلة بأحكام حسين سليم أسد عليها.

- ٤ شذرات الذهب في أخبار من ذهب، تأليف: عبد الحي بن أحمد بن محمد العكري الحنبلي، دار النشر: دار بن كثير دمشق، ٢٠٦هـ، ط١، تحـ: عبد القادر الأرنؤوط، محمود الأرناؤوط.
- 13- شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام، للمحقق الحلي ابي القاسم نجم الدين جعفر بن الحسين (ت ٦٧٦هـ) ط١ ، مطبعة الآداب في النجف، ١٩٦٩م .
- 27- شرح فتح القدير، لكمال الدين محمد بن عبد الواحد بن الهمام (ت ٨٦١هـ)، المطبعة الكبرى الأميرية ، بولاق . مصر ، ط١ ، ١٣١٥م.
- 27- شعب الإيمان، أبو بكر أحمد بن الحسين البيهقي، دار الكتب العلمية بيروت، ط ١، ١٤١٠هـ، تح: محمد السعيد بسيوني زغلول، ج/٧.
- 23- صحيح ابن حبان بترتيب ابن بلبان، محمد بن حبان بن أحمد أبو حاتم التميمي البستي، مؤسسة الرسالة بيروت، ط ٢، ١٤١٤ ١٩٩٣، تحـ: شعيب الأرنووط، ح/١، والأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها.
- ٤٥ صحيح الترغيب والترهيب، محمد ناصر الدين الألباني، مكتبة المعارف الرياض، ط/٥، ج/٣.
- 27- صحيح مسلم، مسلم بن الحجاج أبو الحسين القشيري النيسابوري، دار إحياء التراث العربي بيروت، تد: محمد فؤاد عبد الباقي، ج/٥، مع الكتاب: تعليق محمد فؤاد عبد الباقي.
- ٤٧- صحيح وضعيف الجامع الصغير وزيادته، محمد ناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي، ج/١.
- 42- طبقات الشافعية الكبرى-طبقات السبكي-، تأليف: تاج الدين بن علي بن عبد الكافي السبكي، دار النشر: هجر للطباعة والنشر والتوزيع ١٤١٣هـ، ط٢، تحد: د. محمود محمد الطناحي، د.عبد الفتاح محمد الحلو.
- 93 طبقات المفسرين، أحمد بن محمد الأدنروي، مكتبة العلوم والحكم -المدينة المنورة، ط١، ٩٩٧م، تد: سليمان بن صالح الخزي، ج/١.
  - ٠٥٠ عثمان بن عفان، تأليف: محمد رضا، تحقيق: محمد أمين الضناوي، ج/١.
- ٥١ عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي أبو عبد الله المعروف بـ"ابن قيم الجوزية"، دار الكتب العلمية بيروت، تحـ: زكريا علي يوسف، ج/١
- عون المعبود شرح سنن أبي داود، محمد شمس الحق العظيم آبادي أبو الطيب،
   دار الكتب العلمية بيروت، ط/۲، ۱٤۱۰ه، ج/٤١.

- ٥٣ فتح الباري شرح صحيح البخاري، أحمد بن علي بن حجر أبو الفضل العسقلاني الشافعي، دار المعرفة بيروت، تحقيق: محب الدين الخطيب، ج/١٤.
- الفردوس بمأثور الخطاب، تأليف: أبي شجاع شيرويه بن شهردار بن شيرويه الديلمي الهمذاني الملقب إلكيا، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٦ هـ الديلمي الهمذاني السعيد بن بسيوني زغلول.
- ٥٥- الفروق أو أنوار البروق في أنواء الفروق (مع الهوامش)، أبو العباس أحمد بن إدريس الصنهاجي القرافي، دار الكتب العلمية بيروت ١٤١٨هـ ١٩٩٨م، ط/١، تحقيق: خليل المنصور، ج/٤.
- ٥٦ الفهرست، تأليف: محمد بن إسحاق أبو الفرج النديم، دار النشر: دار المعرفة –
   بيروت ١٣٩٨ ١٩٧٨، ج/١.
- ٥٧ فيض القدير شرح الجامع الصغير، عبد الرؤوف المناوي، المكتبة التجارية الكبرى
   مصر، ط ١، ١٣٥٦ه، ج/٦، ومع الكتاب: تعليقات يسيرة لماجد الحموي.
- ٥٥- الكامل في ضعفاء الرجال، عبد الله بن عدي بن عبد الله بن محمد أبو أحمد الجرجاني، دار الفكر بيروت، ط ٣، ١٤٠٩ ١٩٨٨، تحـ: يحيى مختار غزاوي، ح/٧.
- 90- كتاب العيال، عبد الله بن محمد بن عبيد بن سفيان بن قيس أبو بكر القرشي"ابن أبي الدنيا"، دار إبن القيم-الدمام، ط١، ١٩٩٠، تد: د.نجم عبد الرحمن خلف، ج/٢.
- ٦- كتاب العين، المؤلف: أبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي، الناشر: دار ومكتبة الهلال، تحد: د. مهدي المخزومي ودإبراهيم السامرائي، ج/ ٨.
- 71 كتاب جمهرة الأمثال، لأبي هلال العسكري، دار الفكر، ط٢، ١٩٨٨، تح: محمد أبو الفضل إبراهيم وعبد المجيد قطامش، ج/٢.
- 77- كشاف القناع على متن الإقناع لمنصور بن يوسف بن إدريس البهوتي ت (١٠٤٦ه)، تعليق هلال مصيلحي، مكتبة النصر الحديثة-الرياض.
- 77- كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس، تأليف: إسماعيل بن محمد العجلوني الجراحي، دار النشر: مؤسسة الرسالة بيروت ١٤٠٥، ط ٤، تحقيق: أحمد القلاش.
- 75- كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون، تأليف: مصطفى بن عبد الله القسطنطيني الرومي الحنفي، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٤١٣ ١٩٩٢، ج/٦.

- حار العمال في سنن الأقوال والأفعال، علي بن حسام الدين المتقي الهندي، مؤسسة الرسالة بيروت ١٩٨٩ م، الصفحات مرقمة آلياً لكن ترقيم الأحاديث موافق للمطبوع.
- 77- اللآلئ المنثورة في الأحاديث المشهورة المعروف بـ ( التذكرة في الأحاديث المشتهرة )، تأليف: بدر الدين أبي عبد الله محمد بن عبد الله الزركشي، دار النشر: دار الكتب العلمية بيروت ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦م، ط ١، تح: مصطفى عبد القادر عطا.
- 77- المجتبى من السنن، أحمد بن شعيب أبو عبد الرحمن النسائي، مكتب المطبوعات الإسلامية حلب، ط ٢، ١٤٠٦ ١٩٨٦، تد: عبد الفتاح أبو غدة، ج/٨.
- 7.۸ مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، تأليف: علي بن أبي بكر الهيثمي، دار النشر: دار الريان للتراث/دار الكتاب العربي، القاهرة/ بيروت، ٢٠٧ه.
- 79 المجموع شرح المهذب للإمام محي الدين أبي زكريا يحيى بن شرف بن مري الخزامي الشافعي (٦٣١. ٦٧٦هـ)، المكتبة السلفية . المدينة المنورة.
- ٧٠ مختار الصحاح، المؤلف: محمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، الناشر: مكتبة لبنان ناشرون بيروت، الطبعة طبعة جديدة ، ١٤١٥ ١٩٩٥، تحقيق: محمود خاطر، ج/١.
- الكتب مرقاة المفاتيح شرح مشكاة المصابيح، علي بن سلطان محمد القاري، دار الكتب العلمية لبنان/ بيروت ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م، ط/١، تحقيق: جمال عيتاني، ج/١١.
- المستدرك على الصحيحين، محمد بن عبد الله أبو عبد الله الحاكم النيسابوري، دار
   الكتب العلمية بيروت، ط ۱، ۱۶۱۱ ۱۹۹۰، تح: مصطفى عبد القادر عطا، ج/٤،
   مع الكتاب: تعليقات الذهبي في التلخيص.
- مسند الإمام أبي حنيفة، تأليف: أحمد بن عبد الله بن أحمد الأصبهاني أبو نعيم،
   دار النشر: مكتبة الكوثر –الرياض، ١٤١٥ه، ط١، تح: نظر محمد الفاريابي، ج/١.
- ٧٤ مسند الإمام أحمد بن حنبل، أحمد بن حنبل أبو عبد الله الشيباني، مؤسسة قرطبة
   القاهرة، ج/٦، والأحاديث مذيلة بأحكام شعيب الأرنؤوط عليها.
- مسند الشهاب، محمد بن سلامة بن جعفر أبو عبد الله القضاعي، مؤسسة الرسالة
   بیروت، ط ۲، ۱۶۰۷ ۱۹۸۱، تح: حمدي بن عبد المجید السلفی، ج/۲.
- المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، أحمد بن محمد بن علي المقري الفيومي، المكتبة العلمية بيروت، ج/٢.
- ٧٧- المصنف، تأليف: أبو بكر عبد الرزاق بن همام الصنعاني، دار النشر: المكتب الإسلامي بيروت ١٤٠٣، ط ٢، تد: حبيب الرحمن الأعظمي.

- ۸۷- معارج القدس في مدراج معرفة النفس، محمد بن محمد بن محمد الغزالي أبو
   حامد، دار الآفاق الجديدة بيروت ١٩٧٥، ط/٢، ج/١.
- ٧٩ معالم التنزيل "تفسير البغوي"، الحسين بن مسعود الفراء البغوي أبو محمد، دار النشر: دار المعرفة بيروت، تح: خالد عبد الرحمن العك، ج/٤.
- ٠٨- المعجم الأوسط، أبو القاسم سليمان بن أحمد الطبراني، دار الحرمين القاهرة ، ١٠/٥ هـ، تد: طارق بن عوض الله بن محمد، عبد المحسن بن إبراهيم الحسيني، ج/١٠
- ٨١ معجم البلدان، ياقوت بن عبد الله الحموي أبو عبد الله، دار الفكر بيروت، ج/٥.
- ۸۲ المعجم الكبير، سليمان بن أحمد بن أيوب أبو القاسم الطبراني، مكتبة العلوم
   والحكم الموصل، ط ۲ ، ۱٤٠٤ ۱۹۸۳، تد: حمدي بن عبد المجيد السلفي، ج/۲۰
- ٨٣ معجم المطبوعات العربية والمعرّبة "وهو شامل لأسماء الكتب المطبوعة في الأقطار الشرقية والغربية مع ذكر أسماء مؤلفيها ولمعة من ترجمتهم "، جمعه ورتبّه يوسف اليان سركيس، منشورات مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي، ج/٢.
- ٨٤ معجم مقاييس اللغة، تأليف: أبي الحسين أحمد بن فارس بن زكريا، دار النشر:
   دار الجيل بيروت لبنان ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م، ط ٢، تحــ: عبد السلام محمد هارون.
- -۸۰ المغرب في ترتيب المعرب، أبو الفتح ناصر الدين بن عبد السيد بن علي بن المطرز، مكتبة أسامة بن زيد حلب، ط/١، ١٩٧٩، تح: محمود فاخوري و عبد الحميد مختار، ج/٢.
- ٨٦ المغني عن حمل الأسفار، تأليف: أبو الفضل العراقي، دار النشر: مكتبة طبرية ٨٦ الرياض ١٤١٥هـ ١٩٩٥م، ط ١، تح: أشرف عبد المقصود.
- ۸۷ المفردات في غريب القرآن، تأليف: أبو القاسم الحسين بن محمد المعروف بـ الراغب الأصفهاني "، دار النشر: دار المعرفة لبنان، تح: محمد سيد كيلاني، ج/١.
- ۸۸ المقاصد الحسنة في بيان كثير من الأحاديث المشتهرة على الألسنة، تأليف: أبو الخير محمد بن عبد الرحمن بن محمد السخاوي، دار النشر: دار الكتاب العربي بيروت ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥م، ط ١، تح: محمد عثمان الخشت، ج/١.
- ۸۹ المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج، أبو زكريا يحيى بن شرف بن مري النووي، دار إحياء التراث العربي بيروت، ط/۲، ۱۳۹۲ه، ج/۱۸.

- 9- موطأ الإمام مالك-رواية محمد بن الحسن-، مالك بن أنس أبو عبد الله الأصبحي، دار القلم-دمشق، ط١، ١٤١هـ- ١٩٩١م، تحد: د. تقي الدين الندوي أستاذ الحديث الشريف بجامعة الإمارات العربية المتحدة، ج/٣. مع الكتاب: التعليق المُمَجَّد لموطًأ الإمام محمد وهو شرح لعبد الحيّ اللَّكنوي (الصفحات مرقمة آليا).
- 9 9 الراية لأحاديث الهداية، عبد الله بن يوسف أبو محمد الحنفي الزيلعي، دار الحديث مصر، ١٣٥٧هـ، تح: محمد يوسف البنوري، ج/٤، مع الكتاب: حاشية بغية الألمعي في تخريج الزيلعي. (الصفحات مرقمة آليا)
- 97 النهاية في غريب الحديث والأثر، المؤلف: ابن الأثير أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري، المكتبة العلمية بيروت، ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م، تحـ: طاهر أحمد الزاوى محمود محمد الطناحي، ج/٥.
- 97 • نيل الاوطار شرح منتقى الأخبار ، للإمام محمد بن علي بن محمد الشوكاني (ت : ١١٢٥هـ) ، مطبعة دار الفكر للطباعة.
- 99- الوافي بالوفيات، صلاح الدين خليل بن أيبك الصفدي، دار إحياء التراث بيروت ١٤٢٠هـ ٢٩/٠، تحقيق: أحمد الأرناؤوط وتركي مصطفى، ج/٢٩.

<sup>(</sup>۱) ينظر: خلاصة الأثر، للمحيي: ۱۸۵، ۱۸۵، ۱۸۹، طبقات المفسرين، أحمد بن محمد الأدنروي: ص ٤٠٥، شرح مسند أبي حنيفة: ص ١١، كشف الظنون: ١٥٥، ٤٥٤، ٥٥٥، ٦٦٠، ٢٧١، هداية العارفين: ص ٤٠٢، معجم المطبوعات العربية، يوسف اليان سركيس: ١٢٩١/٢ الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المصنفة، محمد بن جعفر الكتاني: ص ١٤٩.

<sup>(2)</sup> هَرَاةُ: بالفتح مدينة عظيمة مشهورة من أمهات مدن حراسان، وحراسان في الشمال الشرقي من بلاد فارس تحدّها أفغانستان شرقاً، ومن أمهات مدن حراسان نيسابور وهراة ومرو. ولم يُرى في وقتها مدينة أجل ولا أعظم ولا أفخم ولا أحسن ولا أكثر أهلاً منها؛ فيها بساتين كثيرة ومياه غزيرة وحيرات كثيرة محشوة بالعلماء ومملوة بأهل الفضل والثراء. وقد أصابحا عين الزمان ونكبتها طوارق الحدثان وجاءها الكفار من التتر فخربوها حتى أدخلوها في خبر كان، وذلك في سنة ٦٨١ه. (ينظر: معجم البلدان، ياقوت الحموي: ٥/٣٩، عثمان بن عفان، تأليف: محمد رضا، تحد عمد أمين الضناوي: ص ٩٩، ٩٩)

<sup>(4)</sup> طرز: الطِرَازُ في الأصْل: المؤضعُ الذي تُنْسجُ فيه النَّيابُ الجِيَادُ. وَيقال للإنسانِ إذا تكلَّم بشيء جَيّد اسْتِنْباطاً وقَريحَةً: هذا من طِرَازه. (ينظر: النهاية في غريب الحديث الأثر، للجزري: ٢٦٦/٣)

<sup>(°)</sup> ينظر: شرح مسند أبي حنيفة: ص ١١.

<sup>(</sup>٦) ينظر: الموطأ-رواية محمد بن الحسن: ٣٥/١.

<sup>(</sup>V) ينظر: الموطأ-رواية محمد بن الحسن: ٥٥/١، شرح مسند أبي حنيفة: ص ١١.

<sup>(</sup>٨) ينظر: الموطأ-رواية محمد بن الحسن: ٥/١، نصب الراية، للزيلعي: ٢٨/١، معجم المطبوعات: ١٧٩١/٢.

<sup>(</sup>۹) ينظر: نصب الراية: ۲۸/١.

<sup>(</sup>۱۰) علم الوضع: هو علم باحث عن تفسير الوضع وتقسيمه إلى الشخصي والنوعي والعام والخاص، وبيان حال وضع الذوات ووضع الهيئات إلى غير ذلك. (ينظر: أبجد العلوم، للقنوجي: ٥٦٩/٢)

- (۱۱) ينظر: شرح مسند أبي حنيفة: ص ۱۱.
- (۱۲) ینظر: شرح مسند أبی حنیفة: ص ۱۱.
- (13) الجشتيّ: هو المتقي بن حسام الدين عبد الملك بن قاضي خان الهندي، ثم المدني القادري الشاذلي الجشتي، المتوفى بمكة سنة خمس وسبعين وتسعمائة. (ينظر: الرسالة المستطرفة لبيان مشهور كتب السنة المصنفة، لمحمد بن جعفر الكتابي: ص ١٧٨)
- (14) بروكلمان: هو الأستاذ الألماني الشهير صاحب كتاب أدبيات اللغة العربية باللغة الألمانية الجامع لمصنفات العرب المطبوعة والمخطوطة وعنه أخذ المرحوم جرجي زيدان لكتابه تاريخ آداب اللغة العربية أكثر معلوماته وقد استفدت منه كثيرا وعني الأستاذ بروكلمان بنشر كتاب عيون الأخبار لابن قتيبة الدينوري. (ينظر: معجم المطبوعات العربية: ٥٥٣/١)
  - (۱۵) ينظر: هداية العارفين: ص ٤٠٢ ٤٠٣.
  - (١٦) ينظر: طبقات المفسرين: ص ٥٠٤، كشف الظنون: ٤٥٤/١
  - (١٧) وهو من أنفع وأجمل كتب الفقه "رحم الله تعالى ملا على القاري".
- (۱۸) ينظر: الموطأ- رواية محمد بن الحسن: ٥٠/١، شرح مسند أبي حنيفة: ص ١١، نصب الراية: ٢٨/١، كشف الظنون: ٢٦٠/١، ٣٤٣، ١١٥٩/٠ ينظر: ١٩٣١، ١٩٣٨، كشف الظنون: ص ٢٠٠.
  - (<sup>19</sup>) سورة النازعات: ۲.
  - (٢٠) ينظر: توضيح المقاصد وتصحيح القواعد في شرح قصيدة الإمام ابن القيم، أحمد بن إبراهيم بن عيسي: ١٦٤/١-١٦٥.
    - (٢١) ينظر: شرح مسند أبي حنيفة: ص ١١، معجم المطبوعات: ١٧٩١/٢.
    - (۲۲) ينظر: الموطأ- رواية محمد بن الحسن: ٥٠/١، شرح مسند أبي حنيفة: ص ١١.
      - (۲۳) ينظر: شرح مسند أبي حنيفة: ص ١١.
    - (۲٤) ينظر: شرح مسند أبي حنيفة: ص ١١، الروضة الندية، صديق حسن خان: ٢٣٩/٣، ٢٤٠.
      - (۲۰) ينظر: الموطأ- رواية محمد بن الحسن: ۳٥/١.
      - (۲٦) ينظر: كشف الظنون: ١٠.٦، ٤٥٥، ٤٥٤، ٥٥٥، ٦٦، ٦٧١، ٦/ ١٢٣٢.
- (۲۷) ينظر: الموطأ- رواية محمد بن الحسن: ٢٥/١، خلاصة الأثر: ١٨٦/٣، شرح مسند أبي حنيفة: ص ١١، نصب الراية: ٢٨/١، طبقات المفسرين: ص ٤٠٥) كنز العمال: ١٨٧/٣، شرح مسند أبي حنيفة: ص ١١، كشف الظنون: ١١٥٥/١، ١١٥٩، هداية العارفين: ص ٤٠٠) معجم المطبوعات: ١٧٩٢/٢، الرسالة المستطرفة: ص ١٤٩.
  - (۲۸) ينظر: مثلاً: ص۲۱.
  - (۲۹) ينظر: مثلاً: ص۲۵، ۳۰، ۳۱، ۳۳، ۳۳.
    - (۲۰) ينظر: مثلاً: ص ۳۸ ، ۳۹ ، ۶۰ .
    - (۳۱) ینظر: مثلاً: ص ۲۲، ۲۳، ۲۶، ۲۶.
- (٣٢) ينظر: أحكام القرآن، لأبي بكر بن علي الرازي الجصاص (ت:٣٧هـ) دار الكتاب العربي —بيروت: ٣٤٣/٣، شرح فتح القدير، لكمال الدين محمد بن عبد الواحد بن الهمام (ت ٨٦١هـ) المطبعة الكبرى الأميرية، بولاق . مصر، ط١، ١٣١٥م: ١٧٩/٣، البحر الرائق شرح كنز الدقائق، لزين العابدين بن إبراهيم بن نجيم، المطبعة العلمية، ط ١: ٣٧٣/٢، الجموع: ٨٦٣/٨، مصنف ابن أبي شيبة: ٤/٢٦٢، تحفة المحتاج شرح المنهاج: لشهاب الدين احمد بن حجر الهيثمي (ت:٩٧٤هـ)، مع حاشية على التحفة للإمامين الشيخ عبد الحميد الشرواني والشيخ احمد بن قاسم العبادي: ٤/٥٠، حاشية البحيرمي على شرح منهج الطلاب، لسليمان بن عمر بن محمد البحيرمي (ت: ١٢١٨هـ): ٢١/١، كشاف القناع: ٢٧/٣، الإنصاف: ٣٥٦٣، نيل الاوطار: ٣٧٥٠.
  - (۳۳) سورة البقرة: ١٢٥.
  - (٣٤) أحرجه الترمذي في سننه: ٧٢٢/٥ برقم(٣٩٢٥) وقال: حديث حسن صحيح.
  - (٣٥) أخرجه الترمذي في سننه: ٧٢٣/٥ برقم(٣٩٢٦) وقال: "هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه".
    - (٣٦) أخرجه مسلم في صحيحه: ١٠١٣/٢ برقم (١٣٩٥).

(۲۷) أخرجه ابن ماجة في سننه: ٩٨٥/٢ برقم(٢٩٥٦ )، والحديث صحيح (ينظر: صحيح الترغيب والترهيب، محمد ناصر الدين الألباني:

(۲۸) أخرجه ابن ماجه في سننه: ۱۰٤۱/۲ برقم(۳۱۱۷)، والحديث تفرد به عبد الرحيم بن زيد العمي وليس بالقوي. (ينظر: كنز العمال: ٩٦/١٢)

(٣٩) ينظر: الجحموع: ٢٦٣/٨.

(٤٠) ينظر: أحكام القران، للجصاص: ٣٤٣/٣، فتح القدير: ١٧٩/٣، البحر الرائق: ٣٧٣/٢، حاشية رد المحتار على الدر المحتار، للإمام محمد أمين الشهير بابن عابدين، دار الفكر، ١٣٩٩هـ – ١٩٧٩م: ٢٢٧/٢، شرائع الإسلام: ١٢٤/١.

(41) أخرجه الإمام أحمد في مسنده: ٢٧/١ برقم(٤٨١).

(٤٢) مجمع الزوائد: ٢٣٠/٧ .

(43) الدَّخلُ: الحقد والعداوة يقال طلب بذحله أي بثأره، والجمع ذُحُولٌ (ينظر: مختار الصحاح للجوهري مادة (ذحل): ص ٢٢٦)

(44) أخرجه الإمام أحمد في مسنده: ١٨٧/٢ برقم(٦٧٥٧) من حديث عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، والحديث صحيح وإسناده هذا حسن، المعجم الكبير، للطبراني: ١٩١/٢١، ١٩١ برقم(٢٩٨) ٥٠٠) بلفظ آخر.

(٤٥) ينظر: أحكام القران، للجصاص: ٣٤٣/٣.

(٤٦) ينظر: فتح القدير: ١٧٩/٣.

(٤٧) ينظر: فتح القدير: ١٧٩/٣، البحر الرائق: ٣٧٣/٢.

(48) أخرجه الحاكم في مستدركه: ٢٧٢/٤ برقم(٧٦١٧) وقال: " هذا حديث صحيح الإسناد و لم يخرجاه".

(٤٩) ينظر: فتح القدير: ١٧٩/٣، البحر الرائق: ٣٧٣/٢.

(٥٠) ينظر: التذكرة في الأحاديث المشتهرة، للزركشي: ص ٦٥.

(٥١) ينظر: تخريج أحاديث إحياء علوم الدين، للحافظ زين الدين عبد الرحيم بن الحسين العراقي: ٣٦٦/٤.

(٥٠) أخرجه الطبراني في المعجم الكبير: ٢٢٨٦ برقم(٢٩٤٦)، والخطيب في تاريخ بغداد: ٢٣٧/٩، وأبو نعيم في حلية الأولياء: ٣/٥٥٠، والديلمي في الفردوس: ٢٨٥/٤ برقم(٦٨٤٦) من حديث سهل بن سعد رضي الله عنه، قال الهيثمي في مجمع الزوائد: ٢١/١، ١٠٩، ١٠١. وحاله موثوقون إلاً حاتم بن عباد بن دينار الجرشي، لم أرّ من ذكر له ترجمة"، وأطلق العراقي انه ضعيف من طريقه. وأخرجه من حديث انس بن مالك البيهقي في شعب الإيمان: ٣٤٢/٥ برقم(٣٨٥٩) وقال عقبة: "إسناده ضعيف ". وذكر السخاوي في المقاصد الحسنة: ص ٤٥٠ شواهد له، وقال: " وهي وان كانت ضعيفة، فبمجموعها يتقوى الحديث ".

(٥٠) أخرجه من حديث أنس بن مالك البيهقي في شعب الإيمان: ٣٤٢/٥ برقم(٦٨٥٩) وقال: "هذا إسناد ضعيف"، والقضاعي في مسند الشهاب: ١١٩/١ برقم(١٤٧)، وأبو نعيم الأصبهاني في حلية الأولياء من حديث ثابت البناني: ٣٢٦/٢.

(٥٤) مضى تخريجه، وسنده ضعيف، قاله المصنف في الأسرار المرفوعة: ص ٣٥٩.

(٥٥) وكذا قال السخاوي في المقاصد الحسنة: ص ٤٥٠.

(٥٦) ذكر بعض الوجوه التي عند المصنف، ابن الملقن كما في كشف الخفاء، للعجلوني: ٢٠٠/٢ . فقد قال ابن الملقن: " في معناه تسعة تأويلات منها...."، ثم ذكر بعد ذلك بعضاً من هذه الوجوه.

(٥٧) ينظر: التفسير الكبير، للإمام فخر الدين الرازي: 3/٤.

(٥٨) تصحفت في الأصل إلى: (أحفر بئراً)، وما أثبتناه هو الصواب.

(٥٩) تصحفت في الأصل إلى: (كان)، والصواب ما أثبتناه.

(٦٠) في الأصل: (خير)، وما أثبتناه يقتضيه الصواب.

(٦١) تصحفت في الأصل إلى: (عمل)، وما أثبتناه موافقة للسياق.

(٦٢) ما بين المعقوفتين ساقط من الأصل، وما أثبتناه يقتضيه السياق.

(٦٣) هو: سهل بن عبد الله بن يونس بن عيسى بن عبد الله بن رافع التستري المتصوف، توفي وله من الكتب كتاب دقائق المجبين، وكتاب مواعظ العارفين، وكتاب جوابات أهل اليقين. (ينظر: الفهرست، تأليف: محمد بن إسحاق أبو الفرج النديم: ص ٢٦٣)

- (٦٤) سقط ما بين المعقوفتين من الأصل، وما أثبتناه هو الصواب؛ لموافقته المروي عن الإمام التستري.
  - (٦٥) أي: معرفة الحق عزَّ وجلَّ.
- (٦٦) ذكره المصنف في " الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة ": ص ٣٦، وهو عند ابن الملقن كما في كشف الخفاء: ٤٣٠/٢.
- (٦٧) ذكره المصنف في الأسرار المرفوعة: ص ١١٨، ١١٨ برقم (٧٠) وقال: لا أصل له. (ينظر: المقاصد الحسنة: ص ٩٦، تمييز الطيب من الخبيث: ص ٣٣، كشف الخفاء: ١٣/١)
- (<sup>٦٨)</sup> قال العراقي في "المغني عن حمل الأسفار": ٢١٣/٢: لم أز له أصلاً. وقال ابن تيمية في أحاديث القصاص: ص ٦٧- ٦٨ برقم(١): " هو مذكور في الإسرائيليات وليس له إسناد معروف عن النبي عليه الصلاة والسلام. ومعناه: وسع قلبه الإيمان بي ومحبتي ومعرفتي، وإلا فمن قال: إن ذات الله تحل في قلوب الناس فهو أكفر من النصارى، الذين خصوا ذلك بالمسيح وحده". وقال الزركشي: وضعه الملاحدة. (ينظر: المقاصد الحسنة: ٣٧٣، كشف الخفاء: ١٩٥/، التذكرة في الأحاديث المشتهرة، للزركشي: ١٣٥، ١٣٦، تنزيه الشريعة: ١٨/١ برقم(٥٤)، تذكرة الموضوعات: ص ٥٠)
  - (٦٩) ما بين المعقوفتين من هامش الأصل.
- (۷۰) أخرجه مسلم في صحيحه: ١٩٨٦/٤ برقم(٢٥٦٤)، واحمد في مسنده: ٢٨٤/٢، ٥٣٩ برقم(١٠٩٧٣، ١٠٩٧٣)، والزهد، لابن حنبل: ص ٤٦، وابن ماجه في سننه: ١٣٨٨/٢ برقم(٤١٤٣) "بلفظ آخر".
- (۷۱) جزء من حدیث أخرجه البخاري في صحیحه: ۱۸/۱ برقم(۵۲)، ومسلم في صحیحه: ۱۲۱۹،۱۲۲۰/۳ برقم(۱۵۹۹)، وابن ماجة في سننه: ۱۳۱۸/۲ برقم(۳۹۸۱)، واحمد في مسنده: ۱۳۱۸/۲ برقم(۳۹۸۱) والدارمي في سننه: ۱۸۹۳،۱۸۳۹۸) واحمد في مسنده: ۲۷۲،۲۷۶، ۲۷۶ برقم(۱۸۳۹۸) "بلفظ آخر".
  - (۷۲) سورة الحج: ۳۷.
  - (۷۳) ينظر: التفسير الكبير: ٦/٤.
  - (٧٤) أخرجه البخاري في صحيحه: ٢٧٢٣/٦، ٢٧٤١ برقم(٧٠٥، ٧١٠٠) من حديث أبي هريرة رضى الله عنه.
    - (٧٥) ينظر: التفسير الكبير: ١٥/٤.
    - (٢٦) ينظر: المعجم الكبير: ٧٨/ مرقم(١٢٨١)، والمعجم الأوسط، للطبراني: ٨٦٨٨ برقم(٨٦٨٤).
      - (۷۷) ينظر: التفسير الكبير: ٤/٥.
- (٧٨) أخرجه البخاري في صحيحه: ٢٣٨٠/٥ برقم(٦١٢٦)، ومسلم في صحيحه: ١١٨/١ برقم(١٣١) من حديث ابن عباس عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: قال الله تعالى: ((ان الله كتب الحسنات والسيئات ثم بين ذلك، فمن هم بحسنة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنه كاملة، فان هو هم به فعملها كتبها الله له عنده عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ومن هم بسيئة فلم يعملها، كتبها الله له سيئة واحدة)).
- (۱۹۹) أخرجه البخاري في صحيحه: ۳/۱ ، ۲۶، ۰/۰ ، ۲۳۸، برقم (۱، ۲۲، ۲۱۲٦)، وصحيح البخاري: ۳۰/۱ برقم (٤٥) بلفظ ((الأعمال بالنية ولكل امرئ ما نوى...))، وصحيح البخاري: ۱۹۰۱، ۱۹۰۱، برقم (٤٧٨٣) بلفظ ((العمل بالنية وإنما لامرئ ما نوى...))، ومسلم في صحيحه: ۱۸۰۱، ۱۲۰، ۱۵۰۸ برقم (۱۳۰، ۱۹۲۱، ۱۹۰۷) بلفظ ((وإنما لامرئ ما نوى))، وأبو داود في سننه: ۱۸۰۱، ۱۲۰، ۱۲۰۸ برقم (۲۲۰۱)، والنسائي في الجمتبي: ۱۸/۱ ۵۰، ۱۸ ۱ برقم (۲۲۰۱) بلفظ ((إنما الأعمال بالنية)).
- وقد أجمع المسلمون على عظم موقع هذا الحديث وكثرة فوائده وصحته، قال الشافعي وآخرون: هو ثلث الإسلام، وقال الشافعي: يدخل في سبعين باباً من الفقه، وقال عبد الرحمن بن مهدي وغيره: ينبغي لمن صنف كتابا أن يبدأ فيه بهذا الحديث تنبيها للطالب على تصحيح النية، وقل الخطابي هذا عن الأئمة مطلقاً، وقد فعل ذلك البخاري وغيره فابتدؤا به قبل كل شيء وذكره البخاري في سبعة مواضع من كتابه، قال الحقاظ: ولم يصح هذا الحديث عن النبي ع إلا من رواية عمر بن الخطاب. (ينظر: صحيح مسلم: ١٥١٥/٣)
  - (۸۰) تقدم تخریجه.
  - (٨١) ما بين الحاصرتين زيادة من الباحث يقتضيها السياق.
    - (۸۲) ينظر: التفسير الكبير: ٤/٥.

(٨٢) زبيدة: زبيدة امرأة الرشيد وابنة عمه، وهي ابنة جعفر أم العزيز الملقبة زبيدة بنت جعفر بن المنصور العباسية الهاشمية القرشية، زوجة هارون الرشيد وأم ولده الأمين وكانت أحب الناس إليه. كانت معروفة بالخير والافضال على أهل العلم والبر للفقراء والمساكين، ولها آثار كثيرة في طريق مكة من مصانع حفرتها وبرك أحدثتها وكذلك بمكة والمدينة، وليس في بنات هاشم عباسية ولدت خليفة إلا هي ويقال: إنها ولدت في حياة المنصور فكان المنصور يرقصها وهي صغيرة فيقول لها أنت زبدة وأنت زبيدة، ويقال: أنها سميت زبيدة لبياضها فغلب ذلك على اسمها فلا تعرف إلا به. ماتت ببغداد في جمادى الأولى سنة عشرة يعني ومائتين (أي ٢١٠هـ). (ينظر: البداية والنهاية، لابن كثير: ٢٧١/١٠، تأريخ بغداد، للخطيب البغدادى: ٢٣/١٤)

(٨٤) ينظر: إحياء علوم الدين: ٥٠٨/٤، وينظر: البداية والنهاية: ٢٧١/١٠.

(<sup>(۸۵)</sup> أخرجه البخاري في صحيحه: ١٠ / ٢ برقم(٣١)، ومسلم في صحيحه: ٢٢١٤، ٢٢١٤، ومرار ٢٨٨٨) من حديث رسول الله صلى الله عليه وسلم: (( إذا التقى المسلمان بسيفيهما، فالقاتل والمقتول في النار، قيل: يا رسول الله هذا القاتل فما بال المقتول؟ قال: انه كان حريصا على قتل صاحبه)).

(٨٦) أي: أنَّ النية تدوم إلى آخر العمل والأعمال لا تدوم والدائم خير من المنقطع، وردَّ الإمام الرازي على ذلك بقوله:

" وهذا ليس بشيء؛ لأنه يرجع معناه إلى أنَّ العمل الكثير خير من العمل القليل، وأيضاً فنيَّة عمل الصلاة قد لا تحصل إلا في لحظات قليلة والأعمال تدوم. (ينظر: التفسير الكبير: ٦/٤، الأسرار المرفوعة: ص ٣٦٠ للمصنف" الملا على القاري "، وكشف الخفاء: ٣١/٢)

(٨٧) وفي ذلك قال الإمام الرازي: " اعلم أن قوله تعالى: { فَأُولَفِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ} دليل قاطع في أن الخلود لا يكون إلا للكافر؛ لأن قوله تعالى: { هُمْ فِيهَا حَالِدُونَ} يفيد للكافر؛ لأن قوله تعالى: { هُمْ فِيهَا حَالِدُونَ} يفيد الحصر فيمن عاد إلى قول الكافر، وكذلك قوله تعالى: { هُمْ فِيهَا حَالِدُونَ} يفيد الحصر، وهذا يدل على أن كونه صاحب النار، وكونه خالداً في النار لا يحصل إلا في الكفَّار. ( ينظر: التفسير الكبير: ٨٢/٧)

(٨٨) ما بين المعقوفتين سقط من الأصل.

(۸۹) سورة الأنعام: ۵۲.

(۹۰) سورة البينة: ٥ .

(۹۱) تقدم تخریجه.

(۹۲) أخرجه الإمام احمد في مسنده: ٣٩٧/١ برقم(٣٧٧٢)، وإسناده ضعيف؛ قال الهيثمي: "إذ فيه عبد الله بن لهيعة، وحديثه حسن وفيه ضعف والظاهر أنه مرسل وبقية رجاله ثقات". (ينظر: فيض القدير شرح الجامع الصغير، للمناوي: ٢٩/٦ برقم(٢٢١٨)، فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر: ١٩٤/١، مجمع الزوائد، للهيثمي: ٣٠٢/٥ برقم(٣٥٦١))

(٩٣) أخرجه الدارقطني في سننه: ٥١/١ برقم(٢) من حديث أنس بلفظ: (( يُجاء يوم القيامة بصحف مختمة فتنصب بين يدي الله عز وجل فيقول الله عز وجل لملائكته: ألقوا هذا وأقبلوا هذا، فتقول الملائكة: وعزتك ما رأينا إلا خيراً، فيقول وهو أعلم: إن هذا كان لغيري ولا أقبل اليوم من العمل إلا ما كان ابتغي به وجهي)) وهذا غير لفظ المصنف، قال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء: ٣٦٣/٤: " أخرجه الدارقطني من حديث انس بإسناد حسن ".

(٩٤) أخرجه البخاري في صحيحه: برقم(٩٦١٨) من حديث انس بن مالك، وأخرجه مسلم في صحيحه: برقم( ١٩١١) من حديث جابر بن عبد الله.

(٩٥) أخرجه أبو داود في سننه: كتاب الجهاد، باب: في الرجل يغزو بأجير ليخدم: ٢٠/٢ برقم(٢٥٢٧) والحديث صحيح.

(٩٦) قال العلماء: البيداء كل أرض ملساء لا شيء بها، وبيداء المدينة الشرف الذي قدام ذي الحليفة، أي إلى جهة مكة. وسميت بيداء لأنه ليس فيها بناء ولا أثر، وكل مفازة تسمى بيداء. (ينظر: صحيح مسلم:٢٢٠٨/٤، شرح النووي على صحيح مسلم: ٩٢/٨)

(۹۷) ينظر: صحيح مسلم: ۲۲۱۰، ۲۲۱۰ برقم (۲۸۸۲، ۲۸۸۶)

(<sup>(۹۸)</sup> أخرجه ابن ماجة في سننه: :كتاب الصدقات، باب: من أدان ديناً لم ينو قضاءه: ۱۰۰، ۱۰۰، ۱۰۰، برقم (۲٤۱) من حديث صهيب بلفظ: ((أيما رجل يدين ديناً وهو مجمع ألا يوفيه لقي الله سارقاً)) وهذا غير لفظ المصنف، وهو عند غيره: ((أيما رجل تزوج امرأة فنوى أن لا يعطيها من صداقها شيئاً مات يوم يموت وهو زانٍ)) وفي رواية أخرى لابن أبي الدنيا بنفس المعنى زيادة ((إلا أن يتوب)). (أخرجه الطبراني في المعجم الكبير: ۲۸،۷، ۱۵، برقم (۷۳۰، ۲۸۲۷)، واحمد في مسنده: ۳۳۲/٤. قال الهيثمي في مجمع الزوائد: ۲۸٤/٤ برقم (۷۰۰۷): "

في إسناد احمد رجل لم يسم، وبقية رجاله ثقات. وفي إسناد الطبراني من لم اعرفهم ". فالحديث ضعيف جداً. "ينظر: كتاب العيال، لابن أبي الدنيا: ٢٦٩/٢ برقم(٤٨٢)، صحيح وضعيف الجامع الصغير وزيادته، للألباني: ص ٥٠٥ برقم(٥٠٤٣) ")

(٩٩) أخرجه عبد الرزاق في مصنفه: ٣١٩/٤ برقم(٧٩٣٣)، قال العراقي في تخريج أحاديث الإحياء: ١٦٦،٣٦٤/٤: " أخرجه أبو الوليد الصفار في كتاب الصلاة من حديث إسحاق بن أبي طلحة مرسلاً ".

(۱۰۰) تقدم تخریجه.

(۱۰۰۱) ومثال ذلك أن من الأمور الشائعة في زماننا عند عوام الناس مصافحة المرأة الأجنبية مراعاة لقلبها!! أو بحجة أن المصافح لا يقصد شيئاً، وهو من الباب الذي ذكره المصنف، فذكرته عسى أن ينتفع به القارئ الواقف عند حدً الله تعالى: { وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَأَوْلَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ } {سورة البقرة: ٢٢٩}، وقال تعالى أيضاً: { وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ اللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ } { سورة الطلاق: ١}. فضلاً عن ذلك ما ثبت عن النبي صلى الله عليه وسلم بانصرافه عن مصافحة النساء وهو المعصوم من الخطايا، دليل أي دليل على وجوب انصراف غيره عنها بالأولى، والنصوص مطلقة وصريحة في المنع ولا اجتهاد في موارد النصوص. (ينظر: الأحكام المنظمة لعلاقة الرجل بالمرأة الأجنبية في الفقه الإسلامي"فيما دون الحدود"، محمد حسين عوده جمعة: ص٢٤٢)

(۱۰۲) أخرجه الطبراني من حديث عبد الله بن مسعود في المعجم الكبير: ١٩٥/١٠ برقم(١٠٤٣)، ومن حديث أنس بن مالك في المعجم الأوسط: ٧/١ برقم(٩)، وفي المعجم الصغير: ٣٦/١ برقم(٢٢)، وينظر: سنن ابن ماجة: ٨١/١ برقم(٩)).

قال السيوطي: "سئل الشيخ محي الدين النووي رحمه الله تعالى عن هذا الحديث فقال: انه ضعيف أي سنداً، وإن كان صحيحاً أي معنى . وقال تلميذه جمال الدين المزي: "هذا الحديث روى من طرق تبلغ رتبة الحسن" . قال السيوطي: "وهو كما قال، وقد تتبعتها فوقع لي منها خمسين طريقاً ". (ينظر: سنن ابن ماجة: ٨١/١ رقم الحديث (٢٤٤)).

(۱۰۳) وذلك لأن من كان عنده مال حرام فهو مأمور بتصدقه على الفقراء، فينبغي أن يكون مأجوراً بفعله، إذ قام بطاعة الله أو أمره، فلعل المسالة موضوعة في مال حرام يعرف صاحبه وعدل عنه إلى غيره في عطائه؛ لأجل سمعته وريائه، كما كثر هذا في سلاطين الزمان وأمرائه. وأما مسألة الكفر المترتب على الدعاء له أي: لأن الدعاء والتأمين إنما يكونا في ارتكاب الطاعة ومال الحلال، دون المعصية وارتكاب الحرام. فالتأمل في المقام يُظهر لنا المرام، فان المعطي قد يريد بعطائه هذا تخليصه من آثام الأنام يوم القيامة. (ينظر: حاشية الطحطاوي على مراقي الفلاح: ص ٩١)

(١٠٠) ينظر: إحياء علوم الدين، للإمام الغزالي: ٣٦٩/٤.

(١٠٥) ينظر: إحياء علوم الدين: ٣٦٩/١٠.

(١٠٦) سورتا النحل والأنبياء: ٤٣،٧.

(١٠٠٧) سقط ما بين المعقوفتين من الأصل، وما أثبتناه من(ب) هو الصواب.

(۱۰۸) أخرجه الطبراني في المعجم الأوسط: ٢٩٨/٥ برقم(٥٣٦٥) من حديث حابر بسند ضعيف دون قوله: (( لا يعذر الجاهل على الجهل))، وقال: ((ولا ينبغي )) بدل ((ولا يحل)). كما ذكر ذلك العراقي. وقال الهيثمي: " فيه محمد بن أبي حميد، وقد أجمعوا على ضعفه". (ينظر: مجمع الزوائد: ١٦٤/١، ٢٥، ١٦٥، تخريج أحاديث الإحياء: ٣٦٩/٤)

(١٠٩) في إحياء علوم الدين: (وَيقربُ مِنْ تَقَرُّب السلاطين).

(۱۱۰) في (ب): (والقاصرين).

(١١١) في إحياء علوم الدين: (ومباراة السفهاء).

(١١٢) ما بين المعقوفتين سقط من الأصل، وما أثبتناه موافقاً للسياق.

(۱۱۳) في إحياء علوم الدين: (بسبب مشاهدته على معاصي الله تعالى).

(١١٤) ما بين المعقوفتين سقط من الأصل، وما أثبتناه موافقة للسياق.

(١١٥) في الأصل: (إلى)، وما أثبتناه موافقة للسياق.

(١١٦) ما بين المعقوفتين سقط من الأصل، وما أثبتناه يقتضيه السياق.

(١١٧) سقط ما بين المعقوفتين من الأصل،

(١١٨) ما بين المعقوفتين ساقط من الأصل، وما أثبتناه هو الصواب.

- (۱۱۹) تقدم تخریجه.
- (١٢٠) ما بين المعقوفتين سقط من الأصل، وما أثبتناه لموافقة السياق.
- (۱۲۱) جاء عن ابن القيم أن عبارة (التخلق بأخلاق الله) عبارة غير سديدة وأنها منتزعة من قول الفلاسفة بالتشبه بالإله على قدر الطاقة، وقال: وأحسن منها العبارة المطابقة للقرآن، وهي الدعاء المتضمن للتعبد والسؤال. فمراتبها أربع، أشدها إنكاراً عبارة الفلاسفة وهي التشبه، وأحسن منها عبارة من قال: التخلق، وأحسن منها عبارة من قال: التعبد. وأحسن من الجميع: الدعاء، وهي لفظ القرآن. (ينظر: بدائع الفوائد: ١٧٢/١، عدة الصابرين: ص ٣٦)
  - (١٢٢) في إحياء علوم الدين: ٣٧٠/٤ زيادة: (لعلمهم بأن من تعلم مسألة ولم يعمل بما، وجاوزها إلى غيرها فليس يطلب إلا آلة الشرّ).
    - (١٢٢) ما بين المعقوفتين زيادة من "الإحياء"، يقتضيها السياق.
    - (١٢٤) ما بين المعقوفتين زيادة من "الإحياء"، يقتضيها الصواب.
- (۱۲۰) الطَّيالِسَةُ: جمع طيلسان والطيلسان أعجمي معرَّب، وهو ثوب يلبس على الكتف يحيط بالبدن يُنسج للبس حالٍ من التفصيل والخياطة. وقيل: هو كساء غليظ أو جُبَّة غليظة. وقيل: التي تُجُعل على العمائم. (ينظر: صحيح مسلم: ٢٢٦٦/٤، فتح الباري: ٢٨٨/١، (٢٧٦/٧) عون المعبود شرح سنن أبي داود: ٢٩/١١، فيض القدير، للمناوي: ٧٠/١)
  - (۱۲۶) ينظر: إحياء علوم الدين: ٣٧٠/٤.
  - (١٢٧) في الإحياء: زيادة "حتى يصير من فضائل أعمال اليقين، ويبلغ به درجات المقربين".
- (۱۲۸) أخرجه مرفوعاً الطبراني في المعجم الكبير: ٢٥٥٦-٢٥٥ برقم(٦١٣٩ و ٦١٤٥)، قال الهيثمي في مجمع الزوائد: ٣١/٣: "رواه الطبراني في الكبير واحد أسناديه رجاله رجال الصحيح". وأخرجه موقوفاً على سلمان الفارسي ابن أبي شيبة في مصنفه: ٣١٩/١٣، والبيهقي موقوفاً على أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بإسناد صحيح "كما قال ابن المنذر في الترغيب والترهيب": ١٣٥/١ برقم(٤٨٧)، ولم أقف عليه عند البيهقي نصاً، ولكن وقفتُ على معناه " ينظر: شعب الإيمان: ١٤/٣ برقم(٢٧٣٦) ".
  - (١٢٩) وتمام الآية: [يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُواْ اللّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ] {سورة آل عمران: ٢٠٠}.
    - (١٣٠) سيأتي الكلام عليه لاحقاً.
    - (١٣١) ينظر: تخريج أحاديث الإحياء: ٣٧١/٤.
- (۱۳۲) أي: فيأمره بالمعروف ويرشده الى الدين، فيكون شريكاً معه في خيره الذي يعلم منه، فتتضاعف خيراته. (ينظر: إحياء علوم الدين: ٣٧١/٤)
- (۱۳۲) معشش: يقال: عشش الطائر أي اتخذ عشاً. والمعنى: إن المسجد منزل أهل الدين. (ينظر: معجم مقاييس اللغة: ٤/٤ مادة "عش") (۱۳۲) في (ب): (عذاب)، وما أثبتناه هو الصواب. (ينظر: إحياء علوم الدين: ٣٧١/٤)
- (۱۳۰) أخرجه البيهقي في " شعب الإيمان": ۳۷۱/۷ برقم(۲۰۲۱) موقوفاً بلفظ: (وحرامها النار). قال العراقي: " أخرجه ابن أبي الدنيا في "ذم الدنيا": ۲۰/۱، ۲۱ برقم(۱۸،۱۷)، والبيهقي في شعب الإيمان من طريقه موقوفاً على علي بن أبي طالب بإسناد منقطع بلفظ " وحرامها النار " ولم أحده مرفوعاً ". ولكن أخرجه المتقي الهندي في كنز العمال: ۳۷۹/۳، ۲۲۵، ۲۲۵ برقم(۱۹۱، ۲۳۲۵، ۲۳۲۸) مرفوعاً عن أبي هريرة، وانس، وابن عباس. كما أخرجه ابن أبي الدنيا: ۱۰۳/۱ برقم(۲۱۱) موقوفاً على الحسن البصري أيضاً. (ينظر: تخريج أحاديث الإحياء: ۲۲۰/۳، كشف الخفاء، للعجلوني: ۱۸۲۱، ٤٤٢)
- (من أخرجه البخاري في صحيحه: ٢٣٩٥، ٢٣٩٥، ٢٣٩٥، ١٦٧٦)، ومسلم في صحيحه: ٢٢٠٤/٤ برقم(٢٨٧٦)بلفظ ((من حوسب يوم القيامة))، وابن حبان في صحيحه: ٣٧٠/ ٣٧١، ٣٧١، ٣٧٢، ٢٣٧١) بلفظ ((هلك)).
- (۱۳۷) أخرجه الإمام احمد في مسنده: ٢١٢٤ برقم(١٩٧١)، وابن حبان في صحيحه: ٢٨٦/٢ برقم(٧٠٩)، والحاكم في المستدرك: (٢٠٨ ، ٣١٩، ١٢١٢ والحديث إسناده ضعيف مع أن الحاكم صححه (ينظر: صحيح وضعيف الجامع الصغير وزيادته: ص ١٢١٢ برقم(١٢١٩)، السلسلة الضعيفة: ٣/٣٥ برقم(١٢٩٢))
- (۱۲۸) أخرجه أبو نعيم في "حلية الأولياء": ٣٤٦/٣، والطبراني في المعجم الكبير: ٢٦٧/١١ برقم(١١٦٩٣) بلفظ: ((إن أهل الشبع في الدنيا هم أهل الجوع في الآخرة غداً))، وفيه يحبي بن سليمان الحفري وهو ضعيف، وضعف إسناده العراقي. (ينظر: تخريج أحاديث الإحياء: ٨٢/٣)

(۱۳۹) أي: يقصد من استعماله للطيب حسم باب الغيبة عن المغتابين إذا اغتابوه بالروائح الكريهة، فيعصون الله تعالى بسببه. (ينظر: إحياء علوم الدين: ٣٧٢/٤)

(۱٤٠) قال المصنف في كتابه " الأسرار المرفوعة في الأخبار الموضوعة": ص ٨٠ برقم(١٠)، والعجلوني في كتابه "كشف الخفاء": ١/ ٥٥ برقم(٨٨): " هو معنى قول عمر: من سلك مسالك التُهم المُّم". قال العراقي في المرفوع: " لم أجد له أصلاً "، وقال السبكي بقوله أيضاً. (تخريج أحاديث الإحياء: ٣٣/٣، طبقات الشافعية الكبرى "طبقات السبكي": ٣٣٢/٦، السلسلة الضعيفة: ٢٣٠/١ برقم(١١٣))

(۱٤١) ويؤخذ منه أن العلماء يستحب لهم التجنب عن مواضع التهم، وأنه ينبغي لهم ترك مباح يحتمل فيه الفتنة. (ينظر: الموطأ-رواية محمد بن الحسن: ٢٧١/٢)

(١٤٢) كما قيل:" إذا ترحلت عن قوم وقد قدروا- أن لا تفارقهم فالراحلون هم ".(إحياء علوم الدين: ٣٧٢/٤)

(١٤٣) سورة الأنعام: ١٠٨.

(۱٤٤) ينظر: إحياء علوم الدين: ٢٧٢/٤.

(١٤٥) ينظر: إحياء علوم الدين: ٢٧٢/٤.

(١٤٦) الوقاع: من كنايات الجماع. (ينظر: المغرب في ترتيب المعرب، للمطرزي: ٣٦٦/٢)

(۱٤٧) أخرجه أبو داود في سننه: ٦٣٢/٢ برقم(٤٦٨١) بلفظ" استكمل الإيمان"، والطبراني في المعجم الكبير: ١٨٨/٢٠ و١٧٧/٨، برقم(٤١٢) ٧٧٣٧، ٧٧٣٧)، من حديث أبي أمامة وإسناده حسن.

(١٤٨) أي: الغزالي.

(۱٤٩) تقدم تخریجه.

(۱۵۰) ينظر: إحياء علوم الدين: ٣٧٣/٤.

(١٥١) ينظر: إحياء علوم الدين: ٣٧٤/٤، منتهى الآمال في شرح حديث إنما الأعمال للسيوطي: ص ١٣٤.

(۱۰۲) وروى أيضاً يحيى القطان قال: قال الثوري: "مات بن أبي ليلى فقهينا ومعلمنا فلم أشهد جنازته"، قال يحيى: "أراد النية ". وروى إبراهيم بن محمد التيمي قال: "سمعت يحيى بن سعيد القطان: كان سفيان إذا حضر جنازة لم يصل عليها، ويقول: لم تحضرني نية ". (ينظر: إحياء علوم الدين: ٣٧٤/٤)، الكامل في ضعفاء الرجال، لابن عدي الجرجاني: ١٨٤/٦، منتهى الآمال في شرح حديث إنما الأعمال للسيوطي: ص ١٣٤)

(١٥٣) النَّيَّةُ: عزمُ القَلْب وتَوَجُّهه وقَصْدُه إلى الشيءِ، أَصْلُها نوية أُدْغِمَتِ الواؤ في الياءِ ووَزْهُا فعلة. واللغَةُ الثانيةُ حُفِّفَتْ بحذْفِ الواوِ ووَزْهُا قِلَّة بحذْفِ العَيْنِ، وقيل: المِشَدَّدَةُ مِن نوى والمِحَقَّفَة مِن وَنَى، يقالُ: وَنَى إذا أَبْطَأَ وتأَخَّر. (تاج العروس: ١٣٩/٤٠)

(١٥٤) ينظر: المفردات في غريب القرآن للراغب الأصفهاني: ص ٥١٠، ونقله عن البيضاوي الإمام السيوطي في منتهي الآمال: ص ٨٢.

(١٥٥) ينظر: إحياء علوم الدين: ٢٧٥-٣٧٤.

(١٥٦) تصحفت في الأصل إلى: (على الراغب)، وما أثبتناه موافقاً للصواب.

(۱۰۷) قيل: معناه البله عن شهوات الدنيا وزينتها والحبائل التي للشيطان فيها. وقيل: هم الذين ولهت قلوبهم وشغلت بالله عزَّ وحلَّ. (ينظر: شعب الإيمان: ۱۲۲،۵۷/۲)

(۱۰۸) أخرجه البيهقي في "شعب الإيمان": ۱۲۲، ۱۲۲، ۱۲۲، برقم(۱۳۲۱، ۱۳۲۷، ۱۳۲۸) من حديث جابر بن عبد الله وأنس بن مالك وقال فيه "من رواية جابر": " هذا الحديث بحذا الإسناد منكر"، وابن سلامة القضاعي في مسند الشهاب: ۱۱۰/۲ برقم(۹۸۹، ۹۹۰) من حديث أنس بن مالك. والحديث ضعيف.(ينظر: شعب الإيمان: ۱۲٤/۲، المقاصد الحسنة: ۷۵، كشف الخفاء: ۱۱۶/۱، صحيح وضعيف الجامع الصغير وزيادته: ص ۳۰۳ برقم(۳۰۲۱).

(۱۰۹) ما ذكره المصنف هو من صفات أهل الجنة في الدنيا التي ذكرها الله عزَّ وجلَّ في القرآن الكريم فقد قال تعالى: { يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَغَباً وَرَهَباً } {سورة الأنبياء: ٩٠}. فقوله تعالى: { ويدعوننا رغباً ورهباً } كقوله تعالى: { وكانوا يعبدوننا رغباً ورهباً }. وعنى بالدعاء في هذا الموضع العبادة؛ كما قال تعالى أيضاً: { وأعتزلكم وما تدعون من دون الله وأدعو ربي عسى أن لا أكون بدعاء ربي شقيا } { سورة مريم بغي بقوله { رغباً } أنهم كانوا يعبدونه رغبة منهم فيما يرجون منه من رحمته وفضله، { ورهباً } يعنى رهبة منهم من عذابه وعقابه

بتركهم عبادته وركوبهم معصيته، وكل ذلك من صفات المؤمنين.(ينظر: جامع البيان" تفسير الطبري": ٨٢/١٧، ٨٤، معالم التنزيل" تفسير البغوي": ٢٦٧/٣)

- (١٦٠) الخُنفَساء: بضم الخاء ممدوداً، والفاء مفتوحة ومضمومة. والفتح أفصح وأشهر. وهي هذه الدُّويْبَةُ السَّوْدَاءُ المُنْتِنَةُ الرَّيحِ وهي أَصْغَرُ من الجُّعَل تَكُونُ فِي أَصُولِ الحِيطانِ. وتكون أيضاً حمراء اللون و أكثر ما تكون في الحمامات وفي الكُنُف. (ينظر: تحرير ألفاظ التنبيه: ص ١٦٨، تاج العروس: ٣٩٢٤/١، المصباح المنير: ٢٥٥/٢)
  - (١٦١) ينظر: إحياء علوم الدين: ٣٧٥/٤.
  - (١٦٢) في إحياء علوم الدين: ٣٧٥/٤: (لاستحسنت!!)، وهو تحريف بيّن، والله اعلم.
- (١٦٣) في الأصل: { ولا يزالون مختلفين كل حزب بما لديهم فرحون ولذلك حلقهم}، وهو كما جاء في الإحياء أيضاً: ٣٧٥/٤، وما أثبتناه هو الصواب.
  - (۱۲٤) سورة هود: آية رقم (۱۱۸، ۱۱۹).
- (١٦٥) أحمد بن خضرَوَيْهْ: بفتح الواو وما قبلها وسكون الياء ثم الهاء، هو الزاهد من كبار المشايخ بخراسان، صحب حاتماً الأصم وأبا يزيد البسطامي، توفي سنة أربعين ومائتين. (ينظر: الوافي بالوفيات، للصفدي: ٢٣١/٦)
  - (١٦٦) ينظر: مرقاة المفاتيح، للمصنف "على بن سلطان القاري": ٣٨٠٥، ١٧٤/٥، (٢٦٠)
    - (١٦٧) ينظر: إحياء علوم الدين: ١٦٧٥.
- (۱۲۸) المريد: هو مصطلح من المصطلحات الصوفية. والمراد به: أن المريد مراد في الحقيقة، والمراد مريد؛ لأنه المريد لله تعالى لا يريد إلا بإرادة من الله عزَّ وجلَّ تقدمت له، قال الله تعالى: { يُخِبُّهُمْ وَيُجبُّونَهُ} {سورة المائدة: ٤٥}، وقال تعالى: { رَّضِيَ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ} {سورة التوبة: ١٠٠}، وقال تعالى: { ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُواْ } {سورة التوبة: ١١٨}. فكانت إرادته لهم سبب إرادتهم له؛ إذ علة كل شيء صنعه ولا علة لصنعه، ومن أراده الحق فمحال أن لا يريده العبد، فجعل المريد مراداً والمراد مريدا غيره. (ينظر: التعرف لمذهب أهل التصوف، محمد الكلاباذي أبو بكر: ص ١٣٩، ١٤٠)
- (١٦٩) الكشف: هو مصطلح من المصطلحات الصوفية. والمراد به: الكشف عن الخواطر، والكشف عن الخواطر أن يبحث عن كل ما يخطر على سره فيتابع ما للحق ويدع ما ليس له. (ينظر: التعرف لمذهب أهل التصوف: ص ٨٩، ٩٠)
  - (١٧٠) في الأصل: (الغير) وهو خطأ؛ لأن "غير" إذا أُضيفت لا تُعرف.
- (۱۷۱) الإمام الأعظم هو: الإمام أبو حنيفة. وقوله بكراهة مجاورة مكة؛ هو لعدم القيام بحقوق البيت والحرم، فمن يثق من نفسه بالقيام بالحقوق فلا كراهة عليه. والمجاورة بالمدينة كالمجاورة بمكة عنده. ونفى الكراهة صاحباه، وقالا: المجاورة بما مستحبة وعليه الفتوى. (ينظر: حاشية الطحطاوي على مراقي الفلاح: ٤٨٤/١)
  - (١٧٢) ما بين المعقوفتين من هامش الأصل.
- (۱۷۲) هو: إسماعيل الشرواني الحنفي الإمام العلامة المحقق المدقق الصالح الزاهد العارف بالله تعالى، قرأ على علماء عصره منهم الجلال الدواني، ثم خدم العارف بالله خواجه عبيد الله ارتحل المترجّم له-أي الشرواني إلى مكة المشرفة وتوطنها، ودخل الروم في ولاية السلطان أبي يزيد ثم عاد إلى مكة وأقام بحا إلى أن مات.
- كان رجلاً معمراً وقوراً مهيباً منقطعاً عن الناس مشتغلاً بنفسه، طارحاً للتكلف حسن المعاشرة. له فضل عظيم في العلوم الظاهرة وألف حاشية على تفسير البيضاوي، وكان يدرس بمكة فيه وفي البخاري، وتوفي بها في عشر ذي الحجة عن نحو أربع وثمانين سنة. (ينظر: شذرات الذهب في أخبار من ذهب، لعبد الحي بن أحمد بن محمد العكري الحنبلي: ٢٤٧/٨)
- (۱۷۴) القُطُونُ : الإِقامةُ، ومجاوِر ومَكَّةَ : قاطِنوها وقُطّائُها. ويقال أيضاً لخمامِ مَكَّةَ : قُطَّنٌ وقواطِنُ، والجميع والواحِدُ قَطين. (ينظر: كتاب العين، لأبي عبد الرحمن الخليل بن أحمد الفراهيدي: ١٠٤/٥)
  - (۱۷۵) سورة المؤمنون: ۵۱ .
- (176) والصواب في الإعراب " العالمين" و " المخلصين ". ونقول فيه إن السيوطي نقل عن أبي حبان أن الإبدال في الاستثناء الموجب لغة لبعض العرب وخرج عليها قوله تعالى [فَشَرِبُواْ مِنْهُ إِلاَّ قَلِيلاً] {سورة البقرة: ٢٤٩ } انتهى . وعليه ف " العالمون " وما بعده بدل مما قبله.(ينظر: كشف الخفاء للعجلوني: ٢٧٩٤/٢)

(177) ينظر: التفسير الكبير: ١١٩/٢٨، مرقاة المفاتيح: ٩/٣٥، الفروق، للقرافي: ٤٤٧/٤، ٤٤٨، معارج القدس، للغزالي: ص ٨٨.

(۱۷۸) تمت بحمد الله وعونه وحسن توفيقه، في شهر ذي القعدة من شهور سنة ١٤٢٩ من الهجرة على صاحبها أفضل الصلاة وأزكى السلام، وآخر دعوانا { أَنِ الْحُمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ } {سورة يونس: ١٠}.

أنم ختم ذلك بقوله: (نُقلت من خط مؤلفه - عاملنا الله بلطفه).